

# சிவன் அருள் திரட்டு

தேவா**ரம் திருவாசகம்** திருப்புகழ் திருஅருட்பா

### SIVAN ARUL THIRATTU

THEVAARAM THIRUVAASAGAM
THIRUPPUGAZH and THIRUARUTPAA

LIFE-SKETCHES OF THE SIX GREAT SAINTS

and

SELECTED SONGS

With Tamil Paraphrase Notes

and rendering into English

By

K. M. VENKATARAMIAH M.A.

Transliteration by Mr. K.M. Gopinath B.sc.,

நெட்டால் தமிழ் வைதீக சபை NATAL TAMIL VEDIC SOCIETY

#### COPYRIGHT RESERVED

First edition: February 1981 - 1000 copies

Second Edition: May 1984 - 2500 copies

Third Edition 1st Impression: September 1990 - 2500 copies Third Edition 2nd Impression: September 1993 - 2000 copies

Compiled by N.C. NAIDOO (South Africa)

Published by
NATAL TAMIL VEDIC SOCIETY TRUST
12 Carlisle Street
Durban, Natal
REPUBLIC OF SOUTH AFRICA

## பொருளடக்கம்—Contents

| <b>ப</b> திப்புரை                      |        |
|----------------------------------------|--------|
| Preface                                | ii     |
| ஆசியுரை                                |        |
| Benediction                            | iy     |
| <b>மதிப்</b> புரை                      |        |
| Appraisal                              | vi     |
| <b>முன்னுரை</b>                        |        |
| Foreword                               | vii    |
| <b>நன்</b> றியுரை                      |        |
| Appreciation                           | vii    |
| <b>சே</b> க்கிழார்                     |        |
| Sekizhaar                              | xii    |
| Code to Transliteration                | xiv    |
| ஆரம்பப் பிரார்த்தனே                    |        |
| Opening Prayer                         | 1      |
| முன்னவனே                               |        |
| உலகெலாம்                               |        |
| விண்ணப்பம்                             |        |
| நால்வர் வணக்கம்                        | 3      |
| வரலாறும் பாடலும் — Narration and Songs |        |
| Срытті —Thevaaram                      |        |
| திருஞானசம்பந் <b>த</b> ர்              | 7      |
| Thirugnaana Sambandar                  | •      |
| <b>திருநாவுக்கரசர்</b>                 | 87     |
| Thirunaavukkarasar                     |        |
| <b>சுந்த</b> ரமூர்த்தி                 | 159    |
| Sundaramurthi                          | (HR.5) |

| திருவாசகம் –Thiruvaasagam | 231 |
|---------------------------|-----|
| <b>மாணிக்கவாசகர்</b>      |     |
| Manickavaasagar           |     |
| இருப்புகழ்—Thiruppugazh   | 323 |
| அருண கிரிநா <b>தர்</b>    |     |
| Arunagiri Naathar         |     |
| தருஅருட்பா—Thiru Arutpaa  |     |
| இராமலிங்கர்               | 403 |
| Raamalingar               |     |
| முடிவுப் பிரார்த்தனே      | 465 |
| Concluding Prayer         |     |
| அம்பலத்து அரசே            |     |
| கல்லாப் பி <b>ழை</b> யும் |     |

## திருஞானசம்பந்த சுவாமிகள்

### THIRUGNANA SAMBANDA SWAMIGAL

| 1  | தோடுடைய            | Thodudaiya             | 30 |
|----|--------------------|------------------------|----|
| 2  | மடையில் வாளே       | Madaiyil vaallai       | 33 |
| 3  | எந்தை ஈசன்         | Endhai eesan           | 36 |
| 4  | துஞ்சலும் துஞ்சல்  | Thunjalum thunjal      | 38 |
| 5  | உற்று உமை          | Ų tru umai             | 41 |
| 6  | மை ஆடிய            | Mai aadiya             | 44 |
| 7  | துணிவளர்           | Thunnivallar           | 47 |
| 8  | இடரினும் தளரினும்  | Idarinum thallarinum   | 49 |
| ,9 | மாதர் மடப்பிடியும் | M aadhar madappidiyum  | 51 |
| 10 | சடையாய் எனுமால்    | Sadaiyaay enumaal      | 56 |
| 11 | வாசி தீரவே         | Vaasi theeravē         | 57 |
| 12 | சதுரம் மறைதான்     | Sadhuram marraithaan   | 59 |
| 13 | வேயுறு தோளி பங்கல் | v Veyurru thøllipangan | 61 |
| 14 | மங்கையர்க்கரசி     | Mangaiyarkkarasi       | 64 |
| 15 | மந்திரம் அவது      | Mandhiram aavadhu      | 68 |
| 16 | ,தளிர் இள வளர்     | Thallir illa vallar    | 70 |
| 17 | வாழ்க அந்தணர்      | Vaazhga andhannar      | 72 |
| 18 | பிடலால வாயிலாய்    | Veedalaala vaaiyilaay  | 74 |
| 19 | பூவார் மலர்கொண்டு  | Pūvaar malarkonndu     | 76 |
| 20 | மட்டிட்ட புன்ணயங்  | Mattitta punnaiyang    | 78 |
| 21 | கல்லூர்ப் பெருமணம் | Kallūrp perumannam     | 81 |
| 22 | காதல் ஆகிக்        | Kaadhalaagik           | 83 |
|    |                    |                        |    |

## திருநாவுக்கரசு சுவாமிகள்

### THIRUNAVUKKARSAK SWAMIGAL

| 1  | கூற்ருயின வாறு       | Kutraayina vaarru    | 106 |
|----|----------------------|----------------------|-----|
| 2  | நாமார்க்கும்         | Naamaarkkum          | 111 |
| 3  | மாசில் வீணேயும்      | Maasil veennaiyum    | 114 |
| 4  | சுண்ணவெண்            | Sunnnavenn           | 118 |
| 5  | சொற்றுணே வேதியன்     | Sotrunnai vedhiyan   | 121 |
| 6  | பொன்னுர் திருவடிக்கு | Ponnaar thiruvadikku | 124 |
| 7, | பத்தனுப்ப் பாட       | Paththanaayp paada   | 126 |
| 8  | அன்னம் பாலிக்கும்    | Annam baalikkum      | 128 |
| 9  | அரியானை              | Ariyaanai            | 130 |
| 10 | ஒன்றுகொலாம்          | Ondrukolaam          | 133 |
| 11 | கற்றவர்கள் உண்ணும்   | Katravargall unnnnum | 134 |
| 12 | பண்ணின் நேர்         | Pannnin nër          | 139 |
| 13 | மாதர்ப்பிறைக்        | Maadharppirraik      | 140 |
| 14 | ஓசை ஒலியெலாம்        | Ōsai oliyelaam       | 143 |
| 15 | த‰யே நீ              | Thalaiyē nee         | 146 |
| 16 | எண்ணுகேன்            | Ennnugën             | 153 |

## சுந்**தர**மூர்த்தி சுவாமிகள் SUNDARAMURTHY SWAAMIGAL

| பித்தா பிறைசூடி     | Piththaa pirraisudee                                                                                                                                                                                                                                                     | 181                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|---------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| தம்மாண அறியாத       | Thammaanai arriyaadha                                                                                                                                                                                                                                                    | 184                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| சாதலும் பிறத்தலும்  | Saadhalum pirrathalum                                                                                                                                                                                                                                                    | 187                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| தில்2லவாழ்          | Thillaivaazh                                                                                                                                                                                                                                                             | 190                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| நீள நிணேந்து        | Neella ninaindhu                                                                                                                                                                                                                                                         | 195                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| தம்மையே புகழ்ந்(து) | Thammaiye pugazhndhu                                                                                                                                                                                                                                                     | 198                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| பொன்ஞர் மேனியனே     | Ponnaar meniyane                                                                                                                                                                                                                                                         | 201                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| மற்றுப் பற்று       | Matrup patru                                                                                                                                                                                                                                                             | 202                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| வடிவுடை மழுவு       | Vadivudai mazhuvu                                                                                                                                                                                                                                                        | 205                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| பொன்செய்த           | Ponseydha                                                                                                                                                                                                                                                                | 207                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| மருவார் கொன்றை      | Maruvaar kondrai                                                                                                                                                                                                                                                         | 2.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| வாழ்வாவது மாயம்     | Vaazhvaavadhu maayam                                                                                                                                                                                                                                                     | 211                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ஆலந்தான் உகந்து     | Aalandhaan ugandhu                                                                                                                                                                                                                                                       | 215                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| மீளா அடிமை          | Meella adimai                                                                                                                                                                                                                                                            | 218                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| எற்ருன் மறக்கேன்    | Etraan marrakken                                                                                                                                                                                                                                                         | 221                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ÷                   | Thalaikkuth thalaimaalai                                                                                                                                                                                                                                                 | 224                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| தானெனே              | Thaanenai                                                                                                                                                                                                                                                                | 227                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                     | தம்மான அறியாத<br>சாதலும் பிறத்தலும்<br>தில்லேவாழ்<br>நீள நிணந்து<br>தம்மையே புகழ்ந்(து)<br>பொன்ஞர் மேனியனே<br>மற்றுப் பற்று<br>வடிவுடை மழுவு<br>பொன்செய்த<br>மருவார் கொன்றை<br>வாழ்வாவது மாயம்<br>ஆலந்தான் உகந்து<br>மீளா அடிமை<br>எற்ருன் மறக்கேன்<br>தலேக்குத் தலேமாலே | தம்மான அறியாத Thammaanai arriyaadha சாதலும் பிறத்தலும் Saadhalum pirrathalum தில்லேவாழ் Thillaivaazh Bீள நிணேந்து Neella ninaindhu தம்மையே புகழ்ந்(து) Thammaiye pugazhndhu பொன்ஞர் மேனியனே Ponnaar meniyane மற்றுப் பற்று Matrup patru Vadivudai mazhuvu பொன்செய்த Ponseydha மருவார் கொன்றை Maruvaar kondrai Vaazhvaavadhu maayam அலந்தான் உகந்து Aalandhaan ugandhu மீளா அடிமை Meella adimai Etraan marrakkan தலக்குத் தலேமாலே Thalaikkuth thalaimaalai |

## மாணிக்கவாசகர் MANICKAVAASAGAR

| 1   | நமச்சிவாய வா        | Namachchivaaya       | 249    |
|-----|---------------------|----------------------|--------|
| 2   | மெய்தான் அரும்பி    | Meydhaann arumbi     | 269    |
| 3   | நாடகத்தால் உன்      | Naadagaththaal un    | 272    |
| 4   | வெள்ளந்தாழ்         | Velllan thaazh       | 274    |
| 5   | தரிக்கிலேன் காய     | Tharikkilēn kaaya    | 277    |
| 6   | அன்பினுல் அடியேன்   | Anbinaal adiyen      | 279    |
| 7   | பாரொடு விண்ணுய்ப்   | Paarodu vinnnnaayp   | 282    |
| 8   | சோதியே சுடரே        | Sodiye sudare        | 287    |
| 9   | பண்சுமந்த           | Pannsumandha         | 290    |
| 10  | போற்றிஎன் வாழ்      | Potri en vaazh       | 293    |
| I 1 | கடையவ <b>னே</b> ணக் | Kadaiyava nenaik     | 296    |
| 12  | அம்மையே அப்பா       | Ammaiyē appaa        | 299    |
| 13  | ஆதியும் அந்தமும்    | Aadhiyum andhamum    | 301    |
| 14  | பிணக்கு இலாத        | Pinnakku ilaadha     | 305    |
| 15  | ்புற்றில் வாளரவும்  | Putril vaallaravum   | 306    |
| 16  | இணே ஆர் திருவடி     | Innai aar Thiruvadi  | 307    |
| 17  | கண்கள் இரண்டும்     | Kanngall iranndum    | 309    |
| 18  | பூசுவதும் வெண்ணீற   | Pūsuvadhum vennnneer | ru 313 |
| 19  | முத்திநெறி          | Muththinerri         | 317    |

## அருணகிரிநாதர்

### ARUNAGIRI NAATHAR

| 1  | கைத்தல் நிறைகனி            | Kaiththalam nirraikani | 34/         |
|----|----------------------------|------------------------|-------------|
| 2  | முத்தைத் தரு               | Muththaith tharu       | 351         |
| 3  | சந்ததம் பந்தத்             | Sandhadham bhandhath   | 356         |
| 4  | தண்டை அண <u>ி</u>          | Thanndaianni           | 358         |
| 5  | எதிர் இலாத                 | Edhir ilaadha          | 361         |
| 6  | கருவின் உருவாகி            | Karuvin uruvaagi       | <b>3</b> 63 |
| 7  | நிறைமதி முகம்              | Nirraimadhi mugam      | 367         |
| 8  | சரண கமலாலய                 | Saranna kamalaalaya    | 369         |
| 9  | என்னுல் பிறக்கவு <b>ம்</b> | Ennaal pirrakkavum     | 374         |
| 10 | அதல சேடஞர்                 | Adhala sedanaar        | 377         |
| 11 | சினத்தவர் முடிக்கும்       | Sinaththavar mudikkum  | 381         |
| 12 | அவசியம் முன்               | Avasiya                | 385         |
| 13 | பத்தியால் யான்             | Paththiyaal yaan       | 386         |
| 14 | அகரமும் ஆகி                | Agaramum aagi          | 388         |
| 15 | கனகசபை மேவும்              | Kanagasabai mēvum      | 392         |
| 16 | ஏறும <b>யி</b> ல் ஏறி      | Errumayil erri         | 395         |
| 7  | வசனம் மிக                  | Vachanam miga          | 397         |
| 8  | உருவாய் அருவாய் 🗡          | Uruvaay Aruvaay        | 399         |
| 9  | ஆறிரு தடந்தோள்             | Aarriru thadantholl    | 401         |

## வள் எலார்

## VALLALAAR

| 1  | க2ல நிறை கணபதி          | Kalai nirrai Ganapathi' | 428         |
|----|-------------------------|-------------------------|-------------|
| 2  | அன்பெனும் பிடியுள்      | Anbenum pidiyull        | 429         |
| ÷ે | அருள்சோ தித்            | Arulljothith            | <b>43</b> 0 |
| 4  | ஒருமையுடன்              | Orumaiyudan             | 432         |
| 5  | பெற்ற தாய் தண           | Petra thaai thanai      | 435         |
| 6  | பார்த்தாலும்            | Paarththaalum           | 438         |
| 7  | தன்ண அறிந்து            | Thannai arrindhu        | 440         |
| 8  | அருள்விளக்கே            | Arullvilakkē            | 443         |
| 91 | கடல்கடந்தேன்            | Kadalkadandhen          | 445         |
| ıO | பசியாத அமுதே            | Pasiyaadha amudhē       | 417         |
| 11 | க் <b>ல்</b> லார்க்கும் | Kallaarkkum             | 451         |
| 12 | ஆடிய பாதம்              | Aadia paadham           | 453         |
| 13 | ஆற்று வெள்ளம்           | Aatru vellllam          | 456         |
| 14 | ஆட வாரீர்               | Aada vaareer            | 458         |
| 15 | ஜோதியுள்                | Jodhiyull               | 462         |
| 16 | அம்பலத்து அரசே!         | Ambalaththu arasē       | 465         |
| 17 | நீடிய வேதம்             | neédiya vedham          | 472         |
| 18 | சம்போ சங்கர             | sambo sankara           | 473         |

#### PREFACE TO THE THIRD EDITION

I am happy to record that by the grace of LORD SIVA and the help of the NATAL TAMIL VEDIC SOCIETY TRUST under the chairmanship of Mr.R.P.Moodley,I have been successful in bringing out the third edition of the SIVAN ARUL THIRATTU. This has been done to meet the overwhelming number of requests for the book from various organisations and individuals within South Africa and abroad.

I have retained the entire content of the second edition and have added the Thevaaram "Ariyaanai" composed by Saint Thirunnavukkarasar and some portions of Saint Mannikkavasagar's Siva Puraanam which were not included in the previous editions. I am grateful to Professor K.M.Venkataramiah M.A. who provided the meanings in Tamil and English and to Mr.K.M.Gopinath B.Sc. who did the English transliterations. May I reiterate that both of them provided the same services in the first and second editions.

I wish to place on record the help of the renowned benefactor, Dr.N.Mahalingam B.Sc., F.I.E., President of Ramalingar Pani Manram, Madras, the sponsor of the second edition, for procuring the negatives for the whole book of 500 pages at his own cost and the role of Mr.T.R.Nagarajan M.Sc., of Madras in getting this book to perfection.

I am also grateful to the NATAL TAMIL VEDIC SOCIETY TRUST not only for bearing the entire cost of printing and publishing this edition but also for their unstinting support and encouragement extended to me at all times in the upliftment of culture and religion. Special thanks to Mr.Frank Ford and the staff of Colorgraphic, the printers of this book.

All praise be to OMNIPRESENT LORD SIVA.

September 1990

N.C.NAIDOO

Trustee

NATAL TAMIL VEDIC SOCIETY TRUST

## பதிப்புரை

நெட்டால் தமிழ் வைதீக சபையின் சார்பில் 'கிவன் அருள் தொட்டு' என்ற உயர்ந்த நூல் இரண்டாவது பதிப்பு வெளியிடப் படுகிறது.

நால்வர் பாடல்களும், திருப்புகழ், திருவருட்பா ஆகியவற் றிலிருந்து எடுக்கப்பெற்ற சில பாடல்களும் ஆங்கில ஆக்கம், தமிழ் உரை, ஆங்கில உரை, சொல் தொகுதி ஆகியவற்றுடன் இந்நூலில் வெளியிடப்பெற்றுள்ளன. இது சிறப்பான முழுமையான முயற்சி யாகும்.

நம்மவரில் பெரியவர்கள் மட்டுமே பொருளுணர்ந்து பாடி வந்த இப்பாடல்களே வளர்கின்ற நம் இளேய தலேமுறையினரும் நன்கு பொருள் அறிந்து பாட இந்நூல் மிகவும் உறுதுணேயாக விளங்கும் என்பதில் ஐயமில்லே. இந்த நூலே மாணவர்கள் கற்பதன் மூலம் இறையுணர்வு பெறுகிருர்கள். அதே நேரத்தில் அவர்கள் தமிழ்ப்பயிற்சி பெறுவதற்கும் இது உதவி செய்கிறது. நம்மவர்கள் தம் பிள்ளேகட்கு தமிழ் மொழி அறிவை வளர்க்க இந்த நூலே ஒரு கருவியாகப் பயன்படுத்தி, அவர்கட்கு இறை யுணர்ச்சியுடன், தமிழ் அறிவையும் மற்றவரினும் மேலாக வளர்க்க வேண்டுகிறேன்.

இந்நூலின் இரண்டாம் பதிப்பை வெளியிடுவதற்குப் பல்லாற் ருனும் உதவி புரிந்த இராமலிங்கர் பணி மன்றத் தலேவர், டாக்டர் நா. மகாலிங்கம் அவர்களுக்கும், ஏனேய தமிழ் நாட்டு அறிஞர்கட்கும் உரை விளக்கம் அளித்த சிவநெறிச்செல்வர் திரு கே. எம். வேங்கடராமையா எம். ஏ. அவர்கட்கும் இந்நூல் சிறப் பான முறையில் வெளிவர முன்னின்று வெளியிட்ட திரு. என். சி. நாயுடு அவர்கட்கும் எனது நன்றிகளேத் தெரிவித்துக் கொள்கிறேன்.

> சி. ஜி. செட்டி தஃவேர் நெட்டால் தமிழ் வைதீ**க ச**ைப

#### Siva Siva

His Holiness Srila Sri Kasivasi Tirupanandal,
Muthukumara Swami Thambiran Swamigal Avl., 613504
Head of Sri Kasi Math. Tamil Nadu,
S. India.

#### BENEDICTION

(ஆசியுரை)

இவசிவ என்னச் சிவகதிதானே— Siva Siva if chanted, Siva Bliss is attained. நானேயோ தவம்செய்தேன் சிவாயநம எனப்பெற்றேன்— What penance did I do? I am fortunate to chant

SIVAAYANAMA

எந்தையர் திருநாமம் நமச்சியாய என்றெழுவார்க்கு இருவிசும்பில் இருக்கலாமே— NAMASIVAAYA is the name of my Heavenly Father; That sacred name chanting, those that wake up, can firmly be seated high up in Heaven.

There are two famous religions in Tamil Nadu, one being Saivaism and the other Vaishnavaism.

Those that worship Siva as the Primal One are the Saivaites. The Vibhuti, the Rudraaksha and the Panchaakshara
are the emblems of their religion. Propagating their importance, the four Saiva Saints - Sambanthar, Appar, Sundarar
and Manickavaasagar, advocated Saivism. The Thevaaram
and the Thiruvaasagam have been improvised by them for the
redemption of the Saivaites.

Children and youngsters should learn the history of the Saiva Saints in their young age. They should also study and recite the scriptures. If done so, one can gain a deep know-ledge of Tamil and obtain the Lord's Grace also.

With this object in view, this book entitled Sivan Arul Thirattu (selections from the Divine verses of the Saiva Saints) has been published. The narration of the history of the Saints is crisp. The paraphrase of the verses in Tamil, meaning of hard words with English equivalents, and the rendering into English add to the value of this work. Even those who have a scanty knowledge of English and Tamil can read and understand those divine verses.

Mr. N.C. Naidoo, who has caused this book to be written and published, has dedicated his life for this laudable cause. Even a casual listener will be able to judge the depth of his knowledge in Tamil and know the interest he has evinced in the propagation of the tenets contained in the Thevaaram, Thiruvaasagam, Thiruppugazh and Thiru Arutpaa of the six Saiva Saints. We take this opportunity to express our appreciation of his services in this field.

This is a project that could be pushed through only by a coordination of a band of selfless workers; but one will be astonished to find, that a single soul from a far off country, has gone over to Tamil Nadu and worked out this project successfully. May Lord Sendhil Aadnavan shower his choicest blessings on Thiru N.C. Naidoo for this effort in this noble cause.

We are sure that this book will be of immense use to the Tamils who live in countries far off from Tamil Nadu and we are glad to express our appreciation to the Natal Tamil Vedic Society for their humility in giving all encouragement to Mr. Naidoo in bringing out this excellent edition. May Natal Tamil Vedic Society and its members continue their efforts towards the propagation of Tamil and Saivaism by the Grace of the Lord.

May the name of HARA spread throughout the World! All praise be to the devotees of Sivaa!

#### AN APPRAISAL

by

#### Dr. N. MAHALINGAM, B. Sc., F.I.E.

I am happy to learn through Thiru N.C. Naidoo about the yeoman services rendered by the Tamil Organisations in South Africa.

The full development of a person is possible if only he is able to think through the mother-tongue. This is true in case of normal arts and crafts and it is more so in the field of education and philosophy.

The Tamil language has a storehouse of religious lore going back to 2000 years and tradition going back to 5000 years and the great seers of Tamil Nadu, Alwars and Nayan-mars represent the collected wisdom of the race.

The effort of Mr. N. C. Naidoo to get the cream of the Tamil religious lore into tapes and printed books, so as to get the children familiar with our culture from their child-hood, is an endeavour which deserves high appreciation.

Even in India Tamil people who are spread out in various parts of the country are likely to be benefitted if these works are repeated for them.

I am indeed very glad to know that all copies of the first edition have been distributed; this second edition contains useful additions.

Let me wish and pray that this very good work will do good to our people in South Africa as well as in India also. Swan is great because it separates milk from a mixture of water and Mr. Naidoo is very eminently fit to do this work of a great swan.

"Sakthi Nilayam"

49 St. Mary's Road MADRAS-600 004 N. Mahalingam President Ramalingar Pani Manram Madras-86.

#### FOREWORD

My career as the Principal of the Oriental College of Tiruppanandal in Tanjavur District was to a considerable extent spent in keeping association with the Tirumurais in varied ways.

Now I am glad to state that I have been given an opportunity to write out in Tamil the life sketches of the Great Saiva Saints in simple Tamil along with paraphrase in Tamil and renderings in English prose.

The Tamil Saiva Devotional songs have been collected and codified long ago into 12 Books or Thirumurais. The first three contain the Thevarams extemporised by Thirugnana Sambandhar. The next three consist of Thevarams improvised by Thirunavukarasar, the seventh by Sundarar and the eighth consists of Thiruvasagam of the Divine utterances of Manickavasagar.

The lives of the Thevaram Trio have been related in detail in Periyapuranam by Sekkizhar in the 12th century A.D. It may not be out of place to remark that the Thiruthondathogai formed the basis for Periyapuranam. The life of Manickavasagar has been narrated exquisitely in Thiruvilaiyadalpuranam—the sports of Lord Siva.

Sambandar was a younger contemporary of Thirunavukarasar who lived in the 7th century A. D. Sundarar lived in the last quarter of the 7th century A.D. Manickavasagar in the 8th Century A.D. But the orthodox section of the Saivities opine that he preceded the Thevaram Trio.

It is gratifying to note that the Natal Tamil Vedic Society is engaged in propagating the tenets of Saiva religion as expounded by the great Saints by various publications of the Thevarams with paraphrase and English renderings.

The first edition was based on the previous publication but the narration has been made as simple as possible to make the young understand with the least difficulty or effort.

I am extremely thankful to Thiru N. C. Naidoo, for having entrusted me with this work and I pray the Lord to shower His choicest blessings on our friend for his tireless efforts in this field.

Om Na ma Si Va Ya

Tirupanandal. South India.

K. M. Venkataramiah Retired Principal, Oriental College.

#### APPRECIATION

During the first half of the 7th C.A.D. there lived in Tamil Nadu, Thirugnaanasambandar and Thirunaavukarasar and Sundarar followed them in the fag end of that century. They visited several shrines in Tamil Nadu followed by a crowd of sincere devotees, sang or improvised padigams or decads in praise of the presiding deity of those temples, worshipped the deities, relieved the distress of the people whenever needed, engaged themselves in social service, performed miracles and propagated Saivaism, almost leading selfless, simple and unostentatious life. The songs of those three Saints are called Thevaaram or garland of poetry to adorn the Lord with, (They means Lord and aaram means garland). Their songs were collected and arranged into seven Thirumurais (Books). The first three Books comprising of 388 pathigams form the songs of Sambandar, the next three comprising of 310 padigams are the songs of Thirunaavukarasar and the 7th having 100 decads are the songs of Sundarar.

The eighth Thirumurai is Thiruvaasagam or the Divine utterances of Manickavaasagar. It has the unique greatness of having been written by the holy hand of Sivaa. Majority of scholars think that Manickavaasagar graced the world in the 8th C.A.D., while a few still hold the view that he preceded the Thevaaram Trio. Thiruvaasagam has attracted the attention of native and foreign scholars to a great extent and Dr. C. U. Pope was the pioneer European scholar to translate it into chaste and idiomatic English verse. Many Scholars of Tamil Nadu have also attempted to translate Thiruvaasagam and the best one is said to be that of Thiruvaasagamani Sri K. M. Balasubramanyam of Madras. The Kasi Mutt, Tirupanandaal has recently published an English rendering of Thiruvaasagam by Sri G. Vanmikanaathan Pillai.

This book under the caption "Sivan Arul Thirattu" contains selections from the Thevaaram, Thiruvaasagam Thiruppugazh and Thiru Arutpaa and I earnestly hope and pray that it would help to create in the reader a longing for a closer and detailed study of the soul-stirring hymns and well understanding them with devotion to the Lord.

The songs are presented in Tamil Original with transliteration, paraphrase in Tamil and rendering in English. A list of words has also been provided with meanings both in Tamil and English.

A good number of these songs have been illustrated. Discs and tapes are also available for the songs rendered in the authentic traditional tune to help the beginner to be in tune with the rare harmony that marks the rich heritage of the Tamil religious culture.

Tamil has now been accepted as an optional subject in the curriculum for Standards VI to X in the State Schools. This volume will afford to the students an insight into the ideas that moved their forefathers. It is also available as a course of study in our University.

It is also hoped that this book would be of some help to all those who wish to expound our teachings. The Tamil Teachers in particular can use the word study with advantage far vocabulary work, dictation and spelling if need be.

Above all my prayers are that every Tamil student of the age group 10-16 should have access to this book which is mainly intended for him or her and cause an urge to learn the language for better understanding and appreciation.

In order to get the above objects fulfilled, I was in search of a profound scholar who could recast the stories in simple readable Tamil. By the grace of the Lord, I came in contact with Vidwan Mr. K. M. Krishnamurthy, Tamil Pandit, who informed me that he would fulfil my wish with the help of his father Professor K. M. Venkataramiah, M.A. Accordingly I entrusted the work with the Professor and I found his prose

rendering simple and readable. Hence I asked him to recast the English version wherein he added some of the incidents that were left off in the narration. Then at my request he wrote the paraphrase of the Thevaarams and Thiruvaasagam and gave an English rendering of the same with notes for the difficult Tamil words. He has also, in response to my wish, translated the Thiruppugazh and the Thiru Arutpaa stanzas in English with Tamll paraphrase and notes.

Thiruppugazh is the masterpiece of a gifted poet Sri Arunagirinaathar who lived in the 15th C.A.D. at Thiruvannaamalai and his verses can be sung to the tune of music. The rhythm found in Tiruppugazh is very peculiar which attracts thousands of people when sung set in music. All his verses numbering about thirteen hundreds are addressed to Lord Murugaa who is no other than Lord Sivaa. His other minor poems are Kanthar Anthaathi and Kanthar Alangaaram which are also as popular as the Thiruppugazh in Tamil.

Raamalinga Swaamigal's poems also find place in this work. Raamalinga Swaamigal of Vadalur is a popular Saint who lived in the fag end of 19th C.A.D. He has sung hundreds of verses in praise of the Lord. His devotion to Lord Nataraajaa knew no bounds. He had great reverence for the four great Saiva Saints and he has not only eulogised them in his verses but also explained their ideas in chaste Tamil verses. His verses had also been codified into Thirnmurais and one can find followers of Saint Raamalingam in each village in Tamil Nadu. Vadalur Jothi Darsan is a centre of attraction for millions of people on the Thaipusam day (in the month of January). He has also written a few prose works like Manu-Murai Kanda Vaachakam and Jiva Kaarunya Ozhukam.

Sri. K. M. Venkataramiah is an erudite scholar in Tamil and was holding the post of the principal of the Tamil College at Thiruppanandaal (Thanjaavur), TamilNadu for over a quarter of a century, coaching pupils for the Tamil Pulavar examination of the Madras University. Recognising his services to religion

he was conferred the title of Siva Neri Chelvar by the Head of Thirugnaana Sambandar Math at Madurai and for his research in Epigraphy he was offered the title of Kalvettu Aaraychi Puluvar by Gnaanaprakasar Math at Kanchipuram. The value of his work cannot be estimated. He spared no pain from the beginning to push through the copying, paraphrasing translating thus finalising the manuscript ready for print, and doing every work connected with the printing of this book.

I wish to record my sincere and heartfelt thanks to Vidwan Thiru Krishnamurthy for fulfilling his promise by completing this publication and at the same time finalising all arrangements for release of the first edition in Madras, Tamil Nadu.

The transliteration of the stanzas is one of the special features in this series. Thiru K. M. Gopinath, B.Sc., the eldest son of my friend Thiru K. M. Krishnamurthy, has been kind enough to write out the transliteration for all stanzas. He spared no pains and I am grateful to him. My thanks are also due to him.

I wish also to place an record my sincere thanks to Dr. N. Mahalingam, President of the Ramalingar Pani Manram of India for getting this book prepared and printed at his cost.

I am indeed very grateful to the Natal Tamil Vedic Society for having extended me their encouragement and blessing to fulfil my life's ambition.

My humble salutations are also submitted to the Omnipotent and Omniscient Lord for guiding us all unseen in this field of propagation of these hymns so sweet and attractive even to Him.

All praise be to His Grace 1

N. C. Naidoo

Chairman

Natal Tamil Vedic Society

(Provincial Body)



சேக்கிழார் — SEKIZHAAR சிவனடியார் வரலாறு கூறும் பெரிய புராணம் என்ற நூலே எழுதிய சேக்கிழார். VINE POET — AUTHOR OF PERIYA PURAANA

DIVINE POET — AUTHOR OF PERIYA PURAANAM
which relates the story of Saiva Saints

#### SEKIZHAAR

Madras in the 12th century A.D. While he was very young there was a questionaire which contained the question. "What are they which are bigger than mountain, sea and universe." Readily came the answer from Sekizhaar who quoted three kurals of Thiruvalluvar. The Chola King who was extremely pleased of the reply appointed him as his minister.

It seems the Chola King Anapaya was engaged in studying the jain kavya, Jivaka chinthaamani and Sekizhaar advised him to study instead the stories of Saiva saints. The Chola king requested him to write the stories of Saiva saints and accordingly Sekizhaar went to Chidambaram. He prayed to Lord Nataraaja, got the clue "Ulagelaam" by the Grace of the Lord and improvised the Periya Puraanam in verses. The name given to it by Sekizhaar was THIRUTH THONDAR PURANAM.

Sundara Murthi Swaamigal wrote the Thiru Thondath Thogai which simply mentions the names of the sixty-three Saiva saints and the nine groups of Saints. It was elaborated by one Nambi Andaar Nambi, the compiler of the Thirumurais during Rajaraaja Chola I in a poem called Thiru Thondar Thiru Anthaathi which consists of 84 verses. Sekizhaar's Periya Puraanam was based on these two texts and the Thevaaram of the three canonised Saiva saints of Karaikkaal Ammaiyaar Seramaan Perumaal and others. From the time of Sekizhaar's Periapuraanam it has influenced to a great extent the lives and thoughts of all Saivities in Tamil Nadu.

Sekizhaar lived during the time of Kulothunga Chola II in the 12th century A.D., and Umapathi Siyaacharya one of the four Saiva Samaya Sanathana Acharyaas has written a minor poem called Thiruthonda Puraana Varalaaru, which gives an elaborate rendering of the history of Sekizhaar and his extent work the Periyapuraanam.

After writing this Puraanam Sekizhaar retired from public life and spent the rest of his days at his birth place.

Long live the name and fame of Sekizhaar i

xiv

### CODE TO TRANSLITERATION

|             |      | as in        |           |       | as in |
|-------------|------|--------------|-----------|-------|-------|
| 21          | Α    | Art          | எ         | В     | End   |
| 25          | AA   | Dark         | T         | ē     | Earth |
| 2           | I    | Ink          | ஐ         | Ai    | 1tem  |
| FF          | EE   | Evening      |           | O     | Olive |
| 2_          | U    | Student      |           | ō     | Omen  |
| <b>2</b> গা | ū    | Rule         | ஒள        | Au    | Dove  |
|             |      | 15           |           |       |       |
|             |      |              |           | as in |       |
| æ           | IK   | <i>6</i> 5   | KA        | KIT   |       |
|             | IG   |              | GA        | GUI   | DE    |
| 窗           | ING  | rs)          | NGA       | KIN   |       |
| ÷           | IS   | Ŧ            | SA        | SONG  |       |
|             | ICH  |              | CHA CHAIR |       | IR    |
| ஞ்          | IGN  | ஞ            | GNA       | GNA   | ANAM  |
| ட்          | IT   | 4            | TA        | TAN   | 1K    |
|             | ID   |              | DA        | DAY   | 9     |
| ண்          | INN  | ண            | NNA       | THU   | NDER  |
| த்          | ITH  | த            | THA       | THO   | UGHT  |
|             | IDH  |              | DHA       | MOT   | THER  |
| Ġ           | INDH | <u>r</u> 5   | NA        | NUN   | I     |
| ப்          | IP   | U            | PA        | PAG   | E     |
|             | IB   |              | BA        | BAG   |       |
| ம்          | IM   | ம            | MA        | MAF   | •     |
| ய்          | IY   | ш            | YA        | YAR   | D     |
| ιŤ          | IR   | $\sigma$     | RA        | RIN   | G     |
| ல்          | IL   | ல            | LA        | LOV   | E     |
| வ்          | IV   | ഖ            | VA        | VAN   |       |
| ழ்          | IZH  | æ            | ZHA       | THA   | MIZH  |
| ள்          | ILL  | ள            | LLA       | WOR   | LD    |
| ற்          | IRR  | <sub>D</sub> | RRA       | ROUN  | ND    |

#### ஒம்

#### சிவமயம்

#### விநாயகர் துதி

முன்னவனே யாண முகத்தவனே முத்திநலம் munnavane Yaanai mugaththavanē muththinalam

சொன்னவனே தூய் மெய் சுகத்தவனே மன்னவனே sonnavanē thūy mey sugaththavans mannavans

சிற்பரனே ஐங்கரனே செஞ்சடையெம் சேகரனே sirrparanē Ainggaranē Segnchadaiyem sēgaranē

தற்பரனே நின்தாள் சரண். tharrparane ninthaall sarann.

எல்லாருக்கும் முன் இருப்பவனே! யாகு வின் முகத்தை உடையவனே! முத்தி பெறுவதால் ஆகிய நன்மையைக் கூறியவனே! பரிசுத்தம் ஆனவனே! உண்மையே உருவாக உடையவனே! நிலேத்து இருப்பவனே! அறிவுக்கு எட்டாத பரம் பொருளே! ஐந்து கைகளே உடையவனே! சிவந்த சடையை உடைய சிறந்த கடவுளே! மேன்மையான பொருளே! உன் திருவடியே அடைக்கலம்.

Oh Primal One! Possessor of elephant's head! Oh Expounder of the benefaction of salvation! Immaculate

One!

Oh the embodiment of truth! Oh everlasting One!

Oh transcending human understanding!

Oh Lord having five arms! Oh eminent one having red matted locks!

Oh supreme One! I take refuge in Thy feet.

உலகெலாம் உணர்ந்து ஓதற்கு அரியவன் ulagelaam unnarndhu ōtharrku ariyavan நிலவுலாவிய நீர்மலி வேணியன் nilavulaaviya neermali vēnniyan அலகில் சோதியன் அம்பலத்து ஆடுவான் alagil sothiyan ambalaththu aaduvaan மலர்ச்சிலம்படி வாழ்த்தி வணங்குவாம் malarchchilambadi vaazhththi vannanguvaam

உலகத்து உயிர்கள் எல்லாமும், பொறிகளாலும் புலன் களாலும் உணர்ந்து, இத்தகையவன் என்று சொல்லுவதற்கு முடியாதவன்.

சந்திரன் பொருந்தியதும், கங்கை த**ங்**கியிருப்பதும் ஆன சடையை உடையவன்.

அளவிடமுடியாத சோதி உடையவன்.

சிற்றம்பலத்தில் நடனம் செய்பவன்.

அவனுடைய மலர் போன்றதும் சிலம்பு அணிந்ததும் ஆன திருவடிகளே வாழ்த்துவோம்; வணங்குவோம்.

He is unperceivable through the five senses and His rareness cannot be expounded even by greatmen.

He has matted locks where the crescent moon moves about and the Ganges abounds.

He is abundant effulgent light.

He dances at the Hall of Wisdom!

His flower like Feet adorned with anklets, we shall praise and worship. **அ**ருட்பெருஞ்ஜோதி தனிப்பெருங்கருணே

அருட்பெருஞ்ஜோதி **அ**ருட்பெருஞ்ஜோ தி

### திருவருட்பிரகாச வள்ளலார் அருளிச்செய்த விண்ணப்பம்

எல்லாமுடைய அருட்பெருஞ்ஜோதி அற்புதக் கடவுளே! இது தொடங்கி எக்காலத்தும் சுத்த சன்மார்க்கத்தின் முக்கிய தடைகளாகிய சமயங்கள், மதங்கள்,மார்க்கங்கள் என்பவற்றின் ஆசார சங்கற்ப விகற்பங்களும், வருணம் ஆசிரமம் முதலிய உலகாசார சங்கற்ப விகற்பங்களும் எங்கள் **ம**னத்தில் பற்ரு**வண்**ணம் அருள் செய்தல் வேண்டும். சுத்த சன்மார்க்கத்தின் முக்கிய லட்சிய மாகிய ஆன்மநேய ஒருமைப்பாட்டுரிமை எங்களுக்குள் எக்காலத்தும் எவ்விடத்தும் எவ்வளவும் விலகாமல் நிறைந்து விளங்கச் செய்வித்தருளல் வேண்டும். எல்லா மாகிய தனிப் பெருந்தலேமை அருட்பெருஞ்ஜோதி ஆண்ட வரே! தேவரீர் திருவருட் பெருங்கருணேக்கு வந்தனம்! வந்தனம்!!

திருச்சிற்**ற**ம்பலம்

#### நால்வர் வணக்கம்

<u> திருச்சிற்றம்பலம்</u>

**டநழி**யர்கோன் வெப்பு ஒழித்**த** புகலியர்கோன் கழல்போ**ற்றி!** Pazhiyarkon veppu oziththa pugaliyaar kon kazhalpotri . ஆழியிரை க் கல்பிதப்பில் அணேந்த பிரான் அடிபோற்றி! aazhimistik kalmidhappil annaindha piraan adi potri வாழி திரு நாவனூர் வன்தொண்டர் பதம் போற்றி! Vaazhi thiru naavalar vanthonndar padham potri ஊழிமலி திருவாதனூரர் திருத்தாள் போற்றி! Ozhimali Thiruvaadhavurar thiruththall potri

திருச்சிற்றம்**பலம்** 

பாண்டிய அரசன் ஆகிய நெடுமாறனின் வெப்பு நோயைப் போக்கி அருளிய சம்பந்தருடைய திருவடிகளேப் போற்றுகிறேன்.

கடலில் கல்ஆகிய தெப்பத்தில் மிதந்து கரைசேர்ந்த திருநாவுக் கரசருடைய திருவடிகளேப் போற்றுகிறேன்.

திருநாவலூரில் பிறந்தவரும் வன்ருண்டர் எனப் பெற்ற வரும் ஆகிய சுந்தரரது திருவடிகளேப் போற்றுகிறேன்.

ஊழிக்கால முடிவிலும் நிஃபெறும்(புகழ்உடைய) திருவா தவூர் எனும் தலத்தில் பிறந்த மாணிக்கவாசகருடைய திருவடிகளேப் போற்றுகிறேன்.

பூழியர்கோன் — பூழி நாட்டுக்கு அரசன் - பாண்டியன்; the King of Puzhi country—the Pandya King.

பூழி—செந்தமிழ் நிலம் சேர்ந்த 12 நாடுகளில் ஒன்று; தென் திருவாங்கூர்ப்பகுதி—This is one of the 12 terrains surrounding the Senthamizh country—South Travancore

வெப்பு—colic fever

ஒழித்த—cured

புகலியர்கோ**ன்—புக**லி என்ற சீர்காழிக்குத்த**ஃவன் —**திருஞான ச**ம்பந்தர்—the K**ing of Pugali viz. Sirkazhi.

கழல்—வீரக்கழல் — திருவடி — anklet — feet போற்றி — I adore ஆழி—sea மிசை — over

கல்மிதப்பு—கல் ஆகிய தெப்பம்—using the stone as float அணேந்த—who came

பிரான்— **தவேவன்—**சம்பந்தர்—Lord—Sambanthan அடி—feet வாழி—expletive

திருநாவலூர்—the place of Sundarar

வற்றெண்டர்—As Sundarar used harsh words against the Lord he was conferred the title Vanthondar by Lord.

பதம்—feet ஊழி—Aeon

நிருவா தவூரர் — திருவா தவூரில் பிறந்த மாணிக்கவாசகர் —

Manickavasagar born at Thiruvathavūr.

நிருத்தாள் — holy feet.

I adore the anklet feet of the King of Pugali (Sirkazhi) Sambandar who cured the fever of the king of the Puzhi Nadu—the Pandya king—Nedumaran!

I adore the feet of the Lord who reached the sea-shore by using the stone as a float!

I adore the feet of Vanthondar of Thiru Navalur-

I adore the holy feet of Mannickavasagar of Thiruvathavur!

#### திருச்சிற்றம்பலம்

சித்திரைச் சதயம் அப்பர்; சிறந்த வைகாசி மூலம் Chiththiraich chadhayam appar sirrandha vaigaasi mūlum அத்தரைப்பணி சம்பந்தர்; ஆனிமா மகத்தில் அந்த aththaraip panni sambandar aanimaa magaththil andha முத்தமிழ் வாத வூரர்; முதிய நல் ஆடி தனில் Muththamizh vaadhavūrar mudhiya nal aadi thannil சுத்தமாம் சோதி நாளில் சுந்தரர் கயிலே சேர்ந்தார் suththamaam sodhi naallil Sundarar kayilai sērndaar

#### திருச்சிற்றம்பலம்

சித்திரை மாதம் சதய நாளில் அப்பர் கயிஃ அடைந்தார்.

சிறப்பு உடைய வைகாசி மாதம் மூல நாளில் இறைவ‴னப் பணிகிற சம்பந்தர் கயி‴ல அடைந்தார்.

ஆனி மாதத்தில் மகநாளில் முத்தமிழ் வல்ல வாதவூரர் ஆகிய மாணிக்கவாசகர் கயிலே அடைந்தார்.

தூய்மையான ஆடி மாதத்தில் சுவாதி நாளில் சுந்தரர் கயிலே அடைந்தார்.

தெத்திரை—Tamil month Chiththirai, corresponding to April—May

சதயம்—Star Sathabhisham அப்பர்—Thirunavukkarasar லைகாகி—Tamil month Vaisaka—corresponding to May—June
மூலம்—Star Mula அத்தர்—Lord
ஆனி—Tamil month Ani—corresponding to June—July
மகம் –Star Makha
முத்தமிழ்—The Three parts of Tamizh—இயல் இசை நாடகம்
—Literature, Music and Drama.

வாதவூரர் - Mannickavasagar - born in Thiruvathavur.

நல்—நல்ல—good

ஆடிதன்னில்—in the month of the Tamil month Adi—corresponding to July—August

சோதி-Star Swathi

நாள்—day

கயிலே சேர்ந்தார்—arrived at Kailas

Thiru Navukkarasar reached Kailas on the Sathayam day in the month of chiththirai.

Sambandar who bows before the Lord, reached Kailas on the Mulam day in the month of Vaisaka.

Vathavurar, is Mannickavasagar; well versed in the three aspects of Tamizh reached Kailas on the Makha day in the month of Ani.

Sundarar reached Kailas on the pure Swathiday in the month of Adi.

ஓம் தருச்சிற்றம்பலம்

# திருளுசம்பந்தர் <sub>தேவாரத்திரட்டு</sub>



SELECTIONS
FROM THE THEVAARAM
OF

Thirugnaana Sambandar

உமாபதி சிவாசாரியார் அருளிச் செய்த திருத்தொண்டர் புராண சாரப் பாடல்களில் திருஞான சம்பந்த சுவாமிகளின் தோத்திரப் பாடல் திருஞான சம்பந்த சுவாமிகளின் தோத்திரப் பாடல்

காழிநகர்ச் சிவபாத விதயர் தந்த கவுணியர் கோன் அழுது உமையாள் கருதி ஊட்டும் ஏழிசையின் அமுது உண்டு தாளம் வாங்கி இலங்கிய நித்திலச் சிவிகை இசைய ஏறி வாழும் முயலகன் அகற்றிப் பந்தர் ஏய்ந்து வளர்கிழி பெற்று அரவின் விடம் மருகல் தீர்த்து வீழிநகர்க் காசுஎய்தி மறைக்கதவம் பிணித்து மீனவன் மேனியின் வெப்பு விடுவித்தாரே.

ஆர் எரி இட்டு எடுத்த ஏடு அவை முன் ஏற்றி
ஆற்றில் இடும் ஏடு எதிர் போய் அணேய ஏற்றி
ஓர் அமணர் ஒழியாமே கழுவில் ஏற்றி
ஓது திருப்பதிகத்தால் ஓடம் ஏற்றிக்
கார் உதவும் இடி புத்தன் தஃயில் ஏற்றிக்
காயாத பணயின் முதுகனிகள் ஏற்றி
ஈரம் இலா அங்கம் உயிர் எய்த ஏற்றி
இலங்கு பெருமணத்தாண எய்திஞரே.
இருச்சிற்றம்பலம்

#### Verses from

#### THIRUTH THONDAR PURANA SAARAM

#### by Umapathi Sivacharya

#### on THIRUGNANA SAMBANDA SWAMIGAL

Sambandar was born in Sirkaazhi. He was 'the son of Sivapaatha Hrithayar. He was the Lord of those born in Kaundinya (gotra). UmaDevi fed him with divine milk while he wept. He was blessed with "Thaalam"—cymbols. He rode on the pearl palanquin. He cured (the daughter of Kolli Mazhavan) of a colic disease called "muyalagan". He was blessed with a canopy of pearls. He got a purse everlasting (for the sake of his father). He brought back life to a merchant stung by a cobra at Marugal. At Thiruveezhimizhalai he got a gold coin daily. He made the doors shut at a temple in Thiru Maraikkadu. While at Madurai he cured the Pandya king who was afflicted with high fever.

He took out unburnt the palm leaf (containing a pathigam—decad) from the flames before a big assemblage. He made the palm leaf (with the divine song) placed in the river to go up the current. He caused to persecute all Jains. By singing a decad he caused a boat to sail across a flooded river (at Kollampūthur). (At Pothimangai) he was challenged by a Bhuddist who was killed by a thunderbolt. At Thiru Voththur he changed male palmyra trees into female ones. At Mylapore he brought out the preserved bones of a dead girl into the form of a young maid. At last he attained the feet of the Lord at Thirupperumana Nallur (Modern Aachalpuram).

௳

#### திருச்சிற்றம்பல**ம்**

## திருஞானசம்பந்த சுவாமிகள் வரலாறும் திருப்பாடல்களும்

இந்தியா ஒரு பெரிய நாடு. இதன் தென் பகுதியில் உள்ளது நமிழ்நாடு. இதில் புகழ் பெற்ற ஒரு மாவட்டம் தஞ்சை. இதைப் புழைய காலத்தில் சோழநாடு என்முர்கள்.

இச் சோழ நாட்டில் சீர்காழி என்ற தலம் இருக்கிறது. அதில் வெபாத இருதயர் என்று ஒருவர் இருந்தார். அவர் மணேவியின் பெயர் பகவதியார் என்பது. அவர்களுக்கு ஓர் ஆண் குழந்தை பிறந்தது. அக்குழந்தையைச் சீரும் சிறப்புமாக வளர்த்தார்கள். அக் குழந்தைக்கு மூன்று வயது ஆயிற்று.

சிவபொத இருதயர் தினந்தோறும் கோயிலுக்குப் போவார்; கோயிலில் உள்ள குளத்தில் குளிப்பார்; தோணியப்பர் என்ற பெயருடைய கடவுளே வணங்குவார்.

ஒருநாள் அவருடைய குழந்தை அவரைப் பின் தொடர்ந்தது; அவரும் குழந்தையைக் குளக்கரையில் உட்காரச் செய்தார்; குளத்தில் இறங்கிஞர்; தண்ணீரில் முழுகிக் குளித்தார்.

அவர் தண்ணீரில் நீண்ட நேரம் முழுகி இருந்தார். அப் பொழுது அக் குழந்தை தன் தந்தையைக் காணுமல் அழத் தொடங்கியது. கோயில் சிகரத்தைப் பார்த்து, ''அம்மா அப்பா'' என்று அழுதது. சிவபெருமான் அக் குழந்தையின் முன் வந்தார்; உமாதேவியைப் பார்த்து, ''இக் குழந்தைக்குப் பால்கொடு'' என்று கூறிஞர். உமையம்மையாரும் பாலோடு சிவஞானத்தைக் கலந் தார்; அதன் அக் குழந்தைக்குக் கொடுத்தார். அக் குழந்தை ஞானப் பாலேக்குடித்தது. உடனே அதற்குச் சிவஞானம் பிறந்தது. அன்று முதல் அக் குழந்தைக்கு ஞானசம்பந்தர் என்று பெயர் வந்தது. நீரில் மூழ்கியிருந்த தந்தை வெளியே வந்தார்; குழந்தையின் வாயில் இருந்து பால் வழிவதைப் பார்த்தார்; ''உனக்குப் பால் கொடுத்தது யார்?'' என்று கோபத்துடன் கேட்டார். அக் குழந்தை சிவஞானம் பெற்றது; ஆகையால் தனக்குப் பால் கொடுத்தது சிவபெருமானும் உமாதேவியுமே என்பது அக் குழந் தைக்குத் தெரியும். அதணேயே ''தோடு உடைய செவியன்'' என்று தொடங்கிப் பதிகம் பாடிக் கூறிஞர்.

தந்தை சிவபாத இருதயர் மகிழ்ச்சியடைந்தார். சிவபெரு மானே இக் குழந்தைக்கு ஞானப் பால் கொடுத்**த அ**திசயம் ஊர் முழுவதும் பரவியது. எல்லோரும் மகிழ்ச்சி அடைந்தார்கள்.

தந்தை சிவபாத இருதயரும் குழந்தை ஞான சம்பந்தரும் கோயிலுக்குப் போஞர்கள்; தோணியப்பரை வணங்கிஞர்கள்; வீட்டுக்குத் திரும்பிஞர்கள்.

சீர்காழிக்கு அருகில் நிருக்கோலக்கா என்று ஒரு தலம் இருக் கிறது. அங்கே போக வேண்டும் என்று சம்பந்தர் விரும்பிஞர். சிவபாத இருதயரும் ஞானக் குழந்தையைத் தம் தோள் மேல் தூக்கிச் சென்றுர்.

கோயிலில் சம்பந்தர் ''மடையில் வாஃா'' என்று தொடங்கிப் பதிகம் பாடிஞர்; பாடும் பொழுது கைகளால் தாளம் போட்டார். அப்பொழுது சிவபெருமானின் திருவருளால் இரண்டு பொன் தாளங்கள் அவர் கைக்கு வந்தன. அத் தாளங்களின் மேல் ''சிவாயநம'' என்று எழுதி இருந்தது. அன்று முதல் சம்பந்தர் போன் தாளங்களேக் கொண்டு தாளம் போட்டுப் பாடலாஞர்.

சம்பந்தரின் தாயார் பிறந்த ஊர் திருநனிப்பள்ளி என்பது ஆகும். தம் தகப்பஞர் தூக்கிச் செல்லச் சம்பந்தர் அவ்வூருக்குச் சென்முர்; பதிகம் பாடித் திரும்பிஞர்.

சிதம்பரத்துக்கு அருகில் திரு எருக்கத்தம்புலியூர் என்ற தலம் இருக்கிறது, அவ்வூரில் திருநீலகண்டர் என்று ஒருவர் இருந்தார். அவர் யாழ் மீட்டுவதில் சிறந்தவர். அவர் மீனவியின் பெயர் மதங்க சூளாமணி என்பது. இவ் விருவரும் சீர்காழிக்கு வந்தார்கள்; சம்பந்தரை வணங்கிஞர்கள். சம்பந்தருடைய இசைவு பெற்றுத் திருநீலகண்ட யாழ்ப்பாணர், சம்பந்தர் பாடும்பொழுது யாழ் வாசித்து வரலாஞர். சம்பந்தர் திருநெல்வாயில் அரத்துறை என்ற தலத்துக்குச் சென்றுர். அப்பொழுது வெய்யில் கடுமையாக இருந்தது. சிவ பெருமான் திருவருளால், சம்பந்தருக்கு முத்துச்சிவிகை, குடை, ஊது கொம்பு ஆகியவை கிடைத்தன. சம்பந்தர் மகிழ்ந்தார். சிவாயநம என்று சொல்லி அப்பல்லக்கில் ஏறிஞர்; கோயிலுக்குச் சென்றுர்; "எந்தை ஈசன் எம்பெருமான்" என்று பதிகம்பாடிஞர்;

பிறகு சம்பந்தருக்குப் பூணூல் கல்யாணம் நடந்தது; அப் பொழுது சம்பந்தர் சிவாயநம எனப்படும் திருவைந்தெழுத்தின் பெருமையை விளக்கித் ''துஞ்சலும் துஞ்சல் இலாத'' என்ற பதிகம் பாடினுர்.

சம்பந்தர் காலத்தில் முதிர்ந்த சிவன் அடியார் ஒருவர் வாழ்ந்து வந்தார். அவர் நிருநாவுக்காசர் என்ற பெயருடையவர், திருநாவுக்கரசர் சம்பந்தருடைய பெருமையை அறிந்தார் சீர்காழிக்கு வந்தார்; சம்பந்தரை வணங்கிஞர்.

பிறகு சம்பந்தர் பல தலங்களே வழிபட விரும்பிஞர்; தெருப்பாச்சில் ஆச்சிரமம் என்ற ஊரை அடைந்தார்; அவ்வூரில் கொல்லிமழவன் என்ற பெயருடைய அரசன் இருந்தான். அவனுக்கு ஒரு மகள்; அவள் முயலகன் என்ற நோயால் வருந்திக் கொண்டு இருந்தாள். இதைச் சம்பந்தர் அறிந்தார்; ''துணிவளர் திங்கள்'' என்று தொடங்கிப் பதிகம் பாடிஞர். அந்த நோயும் அப்பெண்ணே விட்டு நீங்கியது.

பிறகு சம்பந்தர் நிருக்கொடிமாடச் செங்குன்றார் என்ற தலத்துக்குப் போஞர். அங்கே பனியின் கொடுமை அதிகம் ஆக இருந்தது; பலரும் விஷசுரத்திஞல் வருந்திஞர்கள். சம்பந்தர் மனம் இளகியது; 'அவ் விடைக்கு இவ் விடை'' என்று தொடங்கிப் பதிகம் பாடிஞர்; சுர நோயும் நீங்கியது.

பின்னர், பல தலங்களுக்குச் சென்று இறைவனே வணங்கிக் கொண்டே. கும்பகோணத்துக்கு அருகில் உள்ள பட்டிச்சரம் என்னும் தலத்துக்கு வந்தார். அப்பொழுது வெய்யில் மிகக் கொடுமையாக இருந்தது. சிவபெருமான் கருணே கூர்ந்தார்; சம்பந்தருக்கு முத்துப் பந்தலே அளித்தார். சம்பந்தரும் முத்துப் பந்தலின் நிழலில் கோயிலுக்குச்சென்று பதிகம் பாடித் துதித்தார். அங்கிருந்து நிருவாவடுதுறை என்னும் தலத்துக்குச் சம்பந்தர் வந்தார். அப்பொழுது சம்பந்தருடைய தந்தை சிவபாத இருதயர் வேள்வி செய்ய வேண்டும் என்று விரும்பிஞர்; அதற்காகப் பணம் வேண்டும் என்று சம்பந்தரைக் கேட்டார். சம்பந்தர் திருக்கோயி லுக்குச் சென்ருர். ''இடரினும் தளரினும்'' என்று தொடங்கும் பநிகம் பாடிஞர். அப்பொழுது ஆயிரம் பொன் கொண்ட பொற்கிழி சம்பந்தருக்குக் கிடைத்தது. அதீனச் சம்பந்தர் தம் தந்தையிடம் கொடுத்தார்.

பிறகு காரைக்காலுக்கு அரு இல் உள்ள இருத்தரும் வரம் எனும் தலத்துச்குச் சென்ருர்; ''மாதர் மடப்பிடியும்'' என்ற பதிகம் பாடிஞர். வழக்கம்போல் யாழ்ப்பாணர் யாழில் இசைத்தார்; முடியவில்லே: இசைக்க முடியாமல் போகவே யாழ்ப்பாணர் தம் யாழை உடைக்கப் போஞர்; சம்பந்தர் தடுத்தார். பிறகு பாணர் தம்மால் முடிந்த அளவு யாழில் இசைத்தார்.

அங்கிருந்து திருச்செங்காட்டங்குடி என்ற தலத்துக்குப் போஞர். அங்கே ஒரு சிறந்த சிவனடியார் இருந்தார். அவர் பெயர் சிறுத்தொண்டர்; சிறுத்தொண்டர் சம்பந்தரை வரவேற்ருர்.

இவ்வூருக்கு அருகில் உள்ள தலம் நிருச்சாத்த மங்கை. அங் கேயும் ஒரு சிறந்த நாயஞர் இருந்தார். அவர் பெயர் நீலநக்கர்; அவரும் சம்பந்தரை வரவேற்ருர்.

பிறகு நிருமருகல் என்ற தலத்துக்குச் சென்ருர். அங்கே கோயிலில் அழுகை ஒலி கேட்டது; 'என்ன?' என்று விசாரித்தார். 'ஒரு வணிகன்—அவனுடைய மாமன் மகள் கன்னிப்பெண்— அவளுடன் அவ் வணிகன் மதுரைக்குப் போகிறவன் அவ்வூருக்கு வந்தான்—கோயிலில் அவனேப் பாம்பு கடித்தது—அவன் இறந்தான்—அதனுல் அப் பெண் அழுது கொண்டிருக்கிருள்' என்று சம்பந்தரிடம் கூறிஞர்கள். சம்பந்தர் மனம் இரங்கிஞர்; ''சடையாய் எனுமால்'' என்று தொடங்கும் பதிகம் பாடிஞர். இறந்த வணிகனும் பிழைத்து எழுந்தான் வணிகனுக்கும் கன்னிப்பெண்ணுக்கும் திருமணம் நடத்தி வைத்தார்.

பிறகு சம்பந்தர் பெருக்கடவூர் என்ற தலத்துக்கு வந்தார். அங்கு வாழ்ந்த நாயஞர் பெயர் தங்கு வியக்கலயர் என்பது ஆகும். அந்த நாயஞர் சம்பந்தரை வரவேற்ருர். அங்கிருந்து சம்பந்தர் நிருவீழிமழிலே என்ற தலத்துக்குச் சென்ருர். திருநாவுக்கரசரும் உடன் வந்தார். அந் நாளில் அங்கே மழை பெய்யவில்கே; கடுமையான பஞ்சம்; மக்கள் பசியால் வாடி ஞர்கள். இதை அறிந்த சம்பந்தரும் திருநாவுக்கரசரும் கடவுளே வேண்டினர். சிவபெருமான் அருளால் அவர்கள் ஒவ்வொரு வருக்கும் நாள்தோறும் ஒவ்வொரு பொற்காசு கிடைத்தது. அப் பொற்காசைக் கொண்டு அவ்விருவரும் அடியார்களுக்கு உணவு அளித்தார்கள். பஞ்சமும் நீங்கியது.

இருவரும் இருமுறைக்காடு என்ற தலத்துக்குச் சென்றுர்கள். அவ்வூர்க் கோயிலில் முன் ஒரு சமயம் வேதங்கள் வந்து பூசை செய்தன; கோயில் கதவுகளே மூடிவிட்டுச் சென்றன. அது முதல் கோயிலுக்குள் போக வேறு வழியை உண்டாக்கிக் கொண்டார்கள்; அந்த வழியாகக் கோயிலுக்குள் போவது வழக்கம் ஆயிற்று. இச் செய்தியைச் சம்பந்தர் அறிந்தார்; திருநாவுக்கரசரைப் பார்த்தார். 'கதவுகள் திறக்கும் வண்ணம் பாடுங்கள்' என்றுர். அவரும் ஒரு பதிகம் பாடிஞர். கதவுகள் தாமாகவே திறந்து கொண்டன. எஸ்லோரும் கோயிலுக்குள் சென்று கடவுளே வணங்கிஞர்கள். திரும்பும் பொழுது சம்பந்தர் ''சதுரம் மறைந்தான்'' என்ற பதிகம் பாடிஞர்; கதவுகள் மூடிக் கொண்டன. அந்த வழியாகவே பிறகு கோயிலுக்குள் போக முடிந்தது. அவ்விருவரும் சில காலம் அவ் வூரிலேயே தங்கி இருந்தார்கள்.

அந்நாளில் மதுரையில் அரசஞக இருந்தவன் மாறவர்மன் என்ற பெயர் உடையவன் ஆவன். அவனுக்குக் கூன்பாண்டியன் என்றும் பெயர் உண்டு. அவன்மனேவியின் பெயர் மங்கையர்க்கரசி. அவன் அமைச்சனின் பெயர் குலச்சிறையார்.

இப் பாண்டிய அரசன் காலத்தில் பாண்டிய நாட்டில் எண்ணு யிரம் சமண முனிவர்கள் இருந்தனர். அந்நாட்டு மக்கள் யாவரும் சமண சமயத்தைத் தழுவிஞர்கள். அரசன் ஆகிய கூன்பாண்டி யனும் சமண சமயத்தை ஆதரித்தான். ஆஞல் மங்கையர்க்கரசி யாரும், மந்திரி குலச்சிறையாரும் சைவ சமயத்தைத் தழுவியிருந் தார்கள். இன் விருவரும் சம்பந்தருடைய பெருமைகளேக் கேள்விக் பட்டார்கள்; சம்பந்தரை மதுரைக்கு வருமாறு அழைப்பு அனுப் பிஞர்கள்.

சம்பந்தர் மதுரைக்குச் செல்லப் புறப்பட்டார். உடன் இருந்த திருநாவுக்கரசர்,''இப்பொழுது நாளும் கோகும் சரியில்ஃல'' என்று சொல்லித் தடுத்தார். சம்பந்தர், சிவபெருமானின் அடியார் களுக்கு எல்லா நாள்களும் நல்ல நாள்களே'' என்று கூறி,'வேயுறு தோளிபங்கன்'' என்று தொடங்கும் பதிகத்தைப் பாடிஞர்; மதுரைக்குப் புறப்பட்டார்.

சம்பந்தர் மதுரையை அடைந்து ஒரு மடத்தில் தங்கிஞர். சம்பந்தர் வருகையை அறிந்த சமணர்கள் பயந்தார்கள்; சம்பந்தர் தங்கி இருந்த மடத்துக்குத் தீ வைத்தார்கள். சம்பந்தர், 'செய்யனே திரு ஆலைவாய்'' என்று தொடங்கும் பதிகம் பாடிஞர் மடத்தைப் பற்றிய தீ நீங்கியது; வெப்பு நோயாக மாறியது; கூன் பாண்டியனேப் பற்றியது. பாண்டியனும் வருந்திஞன்.

பாண்டியனது சுரநோயைப் போக்கச் சமணர்கள் பலமாக முயற்சி செய்தார்கள்; நோய் நீங்கவில்ஃ. அரசனுடைய ஒப்பு தஃப் பெற்று, மங்கையர்க்கரசியார் சம்பந்தரை அங்கே வரச் செய்தார்.

சம்பந்தர் வந்தார்; அரசனுடைய உடம்பின் மேல் திருநிறு பூசிஞர்; ''மந்தொம் ஆவது நிறு'' என்று தொடங்கும் பதிகம் பாடிஞர். வெப்பு நோய் நீங்கியது.

''இதில் ஏதோ சூது இருக்கிறது; இன்னெரு முறை வாது செய்ய வேண்டும்'' என்று சமணர் கூறிஞர்கள். சம்பந்தர் மறு படியும் வாது செய்ய ஒப்புக் கொண்டார். இப்பொழுது நடக்க இருப்பது அனல்வாதம்.

சம்பந்தர் திருநள்ளாறு என்ற தலத்துக்குச் சென்றபொழுது
''போகமார்த்த பூண் முலேயாள்'' என்ற பதிகம் பாடியிருந்தார்;
அப்பதிகம் எழுதியிருந்த ஏட்டை எடுத்தார்; ''தளிர் இளவளர் ஒளி'' என்று தொடங்கிப் பதிகம் பாடி இறைவணேத் துதித்தார்; தீயில் இட்டார். சம்பந்தர் இட்ட ஏடு எரியாமல் பச்சையாக இருந்தது.

சமணர்கள் தம் சமயக் கொள்கையை ஓர் ஏட்டில் எழுதினூர் கள்; தீயில் இட்டார்கள்; அந்த ஏடு எரீந்து விட்டது.

சமணர்கள் இவ் வாதத்தில் தோற்ருர்கள்; என்ருலும் மறு படியும் சம்பந்தரை வாதுக்கு அழைத்தார்கள். இப்பொழுது மந்திரி குலச்சிறையார் குறுக்கிட்டார்; ''இம்முறை தோற்ருல்?'' என்று கேட்டார். எங்களே இவ் வேந்தனே கழு ஏற்றட்டும்'' என்று சமணர் பதில் கூறினர். புனல் வாதம் தொடங்கியது.

சமணர்கள் '**'அத்தி நாத்நி**'' என்று எழுதி, ஏட்டை வைகை ஆற்றில் இட்டார்கள்; அந்த ஏடு வெள்ளத்தில் அடித்துச் சென்றது.

சம்பந்தர் ''வாழ்க அந்தணர் வானவர் ஆன் இனம்'' என்ற பாசுரத்தை ஓர் ஏட்டில் எழுதிஞர்; எல்லோரும் காண ஆற்றில் இட்டார்.

இந்த ஏடு ஆற்றில் எதிர்த்துச் சென்றது. குலச்சிறையார் அதனே எடுக்கக் குதிரைமேல் சென்றுர். நிரு ஏடகம் என்ற தலத் தில் ஏடு நின்றது: அதனேக் கொண்டு வந்தார் குலச்சிறையார்.

அந்த ஏட்டில் ''வேந்தனும் ஓங்குக'' என்று எழுதப்பட்டு இருந்தது: அதனுல் அரசனது கூனும் தானே நிமிர்ந்தது. அன்று முதல் பாண்டிய அரசனும் நெடுமாறன் என்று பெயர் பெற்ருன்.

பாண்டியன் சைவ சமயத்தைத் தழுவிஞன். சமணர்களும் கழு ஏறினர். பாண்டிய நாட்டு மக்கள் யாவரும் சைவ சமயத்தை மேற்கொண்டார்கள்.

சம்பந்தர் பாண்டிய நாட்டுத் தலங்களேத் தரிசித்தார்; பின் நிருக்கொள்ளம் பூ தூர் என்ற தலத்துக்கு வந்தார். அங்கு ஆற்றில் வெள்ளம் பெருகி ஓடியது. ஆற்றைக் கடக்க ஓடங்களே விடுவதற்கு ஓடக்காரர்கள் பயந்தார்கள். சம்பந்தர் ஓடத்தில் ஏறிஞர்; ''கொட்டமே கமழும்'' என்ற பதிகம் பாடிஞர். ஓடம் தாஞகவே வெள்ளத்தில் சென்றது; அடுத்த கரையைச் சேர்ந்தது. சம்பந்தரும் இறைவலே வணங்கிஞர்.

பிறகு சம்பந்தர் போதியங்கை என்ற ஊர் வழியாகச் சென்று கொண்டு இருந்தார். அவ்வூரில் புத்த நந்தி என்று ஒருவன் இருந் தான். அவன் சம்பந்தரைத் தடுத்தான். சம்பந்தரின் பாடல் களே ஏடுகளில் எழுதிவந்த அன்பர் கோபம் கொண்டார்; சம்பந்தர் முன் ஒரு சமயம் பாடியிருந்த ''புத்தர் சமண் கழுக்கையர்'' என்ற தேவாரத்தைப் பாடிஞர்; 'புத்த நந்தியின் தலேயில் இடி விழட்டும்' என்று கூறிஞர். இடி விழுந்து புத்த நந்தி இறத்தான்.

அங்கிருந்து நிருப்பூந்துருந்தி என்ற தலத்துக்குச் சம்பந்தர் சென்முர். அவ்வூரில் திருநாவுக்கரசர் இருந்தார்; சம்பந்தர் வருவதைக் கேள்விப்பட்டார்; எதிர் கொண்டு அழைக்கச் சென்முர், சம்பந்தர் ஏறிவந்த முத்துச் சிவிகையை யாருக்கும் தெரியாமல் தாங்கி வந்தார். ஊரை அடைந்ததும் சம்பந்தர் ''திருநாவுக்கரசர் எங்கே'' என்று கேட்டார். திருநாவுக்கரசரும் ''உங்களுடைய சிவிகையைத் தாங்கி வருகிறேன்'' என்று கூறிஞர். இருவரும் வணங்கிக் கொண்டார்கள்.

பின்னர், நிருஓத்தூர் என்ற தலத்துக்குச் சம்பந்தர் சென்றுர். அந்த ஊரில் பணேமரங்கள் காய்க்கவில்லே; ஆண் பணேகள் ஆகவே இருந்தன. இதனேச் சம்பந்தரிடம் கூறினர். சம்பந்தர் ''பூத் தேர்த்தாயன'' என்ற பதிகம் பாடிஞர்; எல்லாப் பணேகளும் பெண் பணேகளாக மாறின; காய்க்கத் தொடங்கின. பிறகு (சென்னேக்கு அருகில் உள்ள) திருமோர்றியூர் என்ற தலத்தை அடைந்தார்.

அந்நாளில் மயிலாப்பூரில் சிவநேசர் என்ற ஓர் அன்பர் இருந் தார். அவருக்கு ஒரு மகள் இருந்தாள். அவளுக்குப் பூம்பாவை என்று பெயர். சிவநேசர் சம்பந்தருடைய பெருமைகளேக் கேள்விப்பட்டார்; தம் ஒரே மகளே அவருக்கு மணம் செய்விக்க நினேத்தார். ஆணுல், பூம்பாவை பாம்பு கடித்து இறந்தாள். அப் பிணத்தைச் சுட்டு எலும்பையும் சாம்பஃயும் ஒரு குடத்தில் வைத்துக் காத்தார். சில ஆண்டுகள் கழிந்தன.

சம்பந்தர் திருவொற்றியூருக்கு வந்ததைச் சிவநேசர் அறிந் தார்; திருவொற்றியூருக்குச் சென்ருர். தம் மகளின் கதையைக் கூறிஞர்: 'மயிலாப்பூருக்கு வர வேண்டும்' என்று அழைத்தார். சம்பந்தரும் மயிலாப்பூருக்குச் சென்ருர். பூம்பாவையின் எலும்பும் சாம்பலும் உள்ள குடத்தைச் சம்பந்தருக்கு முன்னே வைத்தார்கள். சம்பந்தரும் ''மட்டிட்ட புன்னே' என்று தொடங்கிப் பதிகம் பாடிஞர். பூம்பாவையும் வளர்ச்சியான உருவத்தைப் பெற்றுக் குடத்தை உடைத்துக் கொண்டு வெளியே வந்தாள். இதைப் பார்த்து எல்லோரும் அதிசயம் அடைந் தார்கள்.

பல தலங்களேயும் தரிசமை செய்துகொண்டு சம்பந்தர் சீர்காழிக்குத் திரும்பிஞர். அப்பொழுது 'திருமணம் செய்து கொள்ளுங்கள்' என்று சம்பந்தரை உறவினர் பலரும் வேண்டிக் கொண்டார்கள். திரு தல்லூர்ப் பெருமணம் என்ற ஊரில் நம்பியாண்டார் தம்பிகள் என்று ஒருவர் இருந்தார். அவருடைய மகளே மணம் பேசினர். திருமணச் சடங்குகளும் நடந்தன. சம்பந்தர் மண மகளுடன் கோயிலே அடைந்தார்; ''கல்லூர்ப் பெருமணம்'' என்ற பதிகம் பாடினர்.

இப் பதிகம் பாடியதும், ''இங்கே இருக்கிற எல்லோரும் சோதியில் சேருவீர் ஆகுக'' என்று அசரீரி கேட்டது. ஒரு பெரிய சோதியும் காணப்பட்டது. அந் நாள் வைகாசி மாதம் மூல நாள். சம்பந்தர் ''காதலாகிக் கரீந்து'' என்ற பதிகம் பாடிஞர்; திரு மணத்துக்கு வந்திருந்த யாவரையும் சோதியில் புகுமாறு செய் தார். கடைசியில் தாமும் தம் மணேவியுடன் சோதியில் கலந்தார்.

''பூழியர்கோன் வெப்பு ஒழித்த புகலியர் கோன் கழல் போற்றி''

திருச்சிற்றம்பலம்.

#### THIRUGNANA SAMBANDAR

Thirugnana Sambandar (திருஞான சம்பந்தர்) was born in (சீர்காழி) in Thanjavur (தஞ்சாலூர்) District in South India. His parents, Sivapada Hirudayar (சிவபாத இருதயர்) and Bhagavathiyar (பகவதியார்) were ardent devotees of Lord Siva. It was only after a long period of penance that Sambandar was born.

A miracle happened when the boy was but three years old, and with that his career as a saint commenced. One day, the boy was taken to the tank near the temple by his father. His father left him sitting on the steps and went for his When he failed to get a glimpse of his ceremonial bath. father after a shortwhile, he began to cry, gazing at the temple tower. He called out, "Amma, Appa" with flowing tears and quivering lips. Just then Lord Thoniappar (Siva). responding to the request of the divine child, appeared with his consort Sakthi and asked her to feed the child, with the the gracious milk of wisdom in a golden cup. Sakthi immediately filled the golden cup with the milk of grace. From that moment he was known as Thirugnana Sambandar, as he had attained Divine Wisdom through the grace of Lord Siva and Sakthi.

Presently, the father came out of the tank and saw the child with the golden cup and milk trickling from its lips. Brandishing a stick, he was about to punish the child for he had feared that it had accepted milk from strangers. Surprisingly, the child pointed to the sky in the direction of the temple and burst into the wonderful song, 'Thodudaiya Seviyan' (Gangen we was about to punish the direction of the temple and burst into the wonderful song, 'Thodudaiya Seviyan' (Gangen we was about to punish the direction of the temple and burst into the wonderful song, 'Thodudaiya Seviyan' (Cangen we was about to punish the direction of the temple and burst into the wonderful song, 'Thodudaiya Seviyan' (Cangen we was about to punish the child for he had been served by the Lord.

Sivapada Hirudayar could not see the Lord, but he was convinced from the child's behaviour that he must have had a

vision of the Lord. He followed the child into the temple. By this time the news had spread all over the town and a crowd gathered and accompanied the child-saint to the temple. The child continued to sing the praise of the Lord. When the child came out, father took him on his shoulders and carried him home.

From then on began a ceaseless spiritual campaign of Thirugnana Sambandar. He also came to be known and called 'Aludaiya Pillai' (ஆளுடைய பிள்ளே) the son who had been saved. Accompanied by his father, Sambandar visited the sacred shrines of Lord Siva in Tamil Nadu singing devotional songs. Miracles happened wherever he went. These were regarded by him not as manifestation of his own powers but as a sign of God's grace. Siva bestowed upon the boy his blessings and through him made the true faith take deep root in the hearts of the people.

The father now carried Sambandar to 'Thirukkolakka (தருக்கோலக்கா) near Sirkazhi. The child of three years sang a thrilling song (Thevaram) 'Madaiyil Vaallai' (மடையில் வாளே) beating time with his tender hands. A pair of gold cymbals, with the mantra NAMASIVAAYA (நமச்சிவாய) inscribed on them, came into his hands by the Divine Grace and he happily sang to the beat of the cymbals.

Thiru Neelakanta Yazhppanar (திருநீலகண்ட யாழ்ப்பாணர்) came with his wife and offered instrumental accompaniment to the melodious voice of Sambandar. Panar was a master in playing the lute (Yazh-யாழ்) and his wife had a melodious voice. Sambandar treated them very kindly and they enhanced the effect of his inspired songs. The chorus thrilled the hearts of devotees. During the long pilgrimage the child would either walk or be carried on his father's shoulders. In order to lessen their burden the Lord appeared in a dream to the devotees of the temple at Thirunelvayil Arathurai (திருநெல் வாயில் அரத்துறை) and asked them to present the child with a pearl palanquin and a pearl umbrella. Sambandar thanked

the Lord and sang the padigam 'Endhai Eesan Emberuman, (எந்தை ஈசன் எம்பேருபான்). This symbolised the ascension of the Saint to the status of a spiritual teacher. People proclaimed his glory and he, in turn, proclaimed God's glory.

During the traditional religious ceremony of wearing sacred thread he cleared the doubts of those scholars and priests who were astonished at the wisdom possessed by the young eight year old saint. He taught them the essence of the Panchakshara, the five-lettered Siva Mantra, in his padigam, 'Thunjalum Thunjalil' (தஞ்சலும் தஞ்சலில்).

The next great event was the meeting of Sambandar and Thirunavukkarasar, an aged Saint. Sambandar called him "Appar" and Arasu said 'Adiyen' (I am a servitor), while exchanging courtesies. They liked each other and joined hands with each other in popularising Saivism by songs and services.

During the course of his tour Sambandar came to Thiruppachil-Achiramam (திருப்பாச்சில்-ஆச்சிராமம்). There the daughter of the King Kollimazhavan (கொல்லிமழவன்) was suffering from a mysterious disease. Medicines and mantras had no effect on her. The king, who was a great devotee of Lord Siva, took her to the temple and laid her there.

Sambandar, saw the pitiable condition of the girl. He prayed and sang the padigam "Thunnivallar Thingall" (துணிவளர் திங்கள்) appealing to the Lord to have mercy on the girl. The miracle happened and the girl was cured.

It was winter when he arrived at Kongunadu where the people suffered from a peculiar type of fever. He sang the padigam, "Avvinaik Kivvinai" (அவ்வினக் கிவ்வின). The fever disappeared. The hot summer at Thiruppachil Aachiramam (திருப்பாச்சில் ஆச்சிராமம்) afflicted the devotees. A canopy of pearls descended miraculously by Siva's Grace, affording a refreshing shade to Sambandar and his party. He sang the padigam 'paadan Marai Sudal' (பாடன் மறை சூடல்) and thanked the Lord. The heat in this region also diminished.

Sivapada Hirudayar, the Saint's father, needed money to perform a Vedic sacrifice at Sirkazhi. Sambandar prayed and sang the padigam 'Idarinum Thallarinum (இட்ரினும் தளரினும்). A divine messenger brought and placed on the altar a thousand pieces of gold which he gave to his father.

The father returned home and the son went onward to many places including Dharmapuram (திருத்தரும்புரம்), the home of Yazhapanar's mother. The people glorified Yazhpanar for his proficiency in music. When he found that he could not reproduce on the Yazh (யாழ்) the melody of the Saint's padigam 'Maathar Madapidiyum' (மாதர் மடப்பிடியும்) he felt humiliated and tried to break the instrument in despair. But Sambandar prevented him from doing so and asked him to be content with what he had achieved.

Many more miracles followed. At Thiru Marugal (திருமருகல்) pitying a young snake-bitten merchant, he sang the padigam 'Sadaiyaay Enumaal' (சடையாய் எனுமால்) and brought him back to life. Appar and Sambandar were moved by the severe famine and the suffering of the people at Thiruveezhimizhalai (திருவீழிமிழலை).

They offered prayers to the Lord who commanded them to go to the temple everyday and find enough money to distribute to the famine stricken people. By singing the padigam 'Vaaitheerave' (and ByGa) Sambandar was able to exchange his coins for pure gold, before he could obtain the provisions. This miracle went on till the rains came and there was plenty in the land again.

The main doors of the Siva temple at 'Thiru Maraikkadu (திருமறைக்காடு) remained closed for a long time. Sambandar requested Appar to sing a padigam to make the doors open. When Appar sang a hymn appealing to God's Mercy the doors flew open and all the devotees cheered the act of the Saint. They entered the temple through its main entrance and had direct vision of the Lord. Sambandar sang the padigam

Sadhuram Marrai' (年到可论 மறை) to get the doors closed. There after the devotees were able to use the entrance to worship the Lord.

Appar disapproved of his visit to Madurai and drew his attention to the fact that the position of the planets was not auspicious. But Sambandar reminded him that while Siva's Grace was there, nothing untoward would happen and sang the well-known padigam 'Veyurru Tholli Pangan' (County) County and left for Madurai.

The news of his arrival reached the Queen. She immediately proceeded to the temple, accompanied by the Minister. Sambandar sang the glories of the Lord and prayed for the success of his divine mission. He developed inner-strength to face the situation. The Queen and her followers prostrated before Sambandar for his blessings.

The Jains, set fire to Sambandar's camp, and the devotees fled and informed the Saint. He sang a padigam expressing the wish that the fire, for which the King was responsible, should proceed against him. The king experienced a burning sensation all over his body. The Jain priests failed to make him feel better. The Queen and the Minister approached Sambandar and appealed to him to alleviate the King's sufferings and defeat the Jains in argument and thereby convince the King of the superiority of Saivism.

Sambandar went to the temple and invoked Divine Grace to grant victory to his faith. He obliged the Queen and the Minister by visiting the palace.

The King received him with all the honour. The Jains challenged Sambandar for a discussion. It was decided that the King be cured first. The Jains were to cure the disease on the left side, leaving the right to be dealt with by Sambandar.

The Jains slided the left side of the King's body with peacock feahers and sprinkled mantra-water on him. The burning fever increased. Sambandar applied the Holy Ashes on the right side of the body singing his famous padigam 'Mandiram Aavadhu Neerru' (மந்திரம் ஆவது நீறு), praising the glorious power of the Holy Ashes. 'Holy Ashes of the Siva of Alavoi is a powerful mantram. It shines on the face of celestials. It adds beauty and is extolled by every devotee. It is the truth. It affords strength, stamina and success in spiritual endeavours. It enhances virtue and protects one against vice.'

The song and the application of holy ashes healed the right side, while the left side continued to have the burning sensation, the pain becoming unbearable. The King requested Sambandar to cure the left side too. The Saint applied the ashes on the left side uttering the name of the Lord and to the surprise of all, the King recovered completely. The King and the Queen bowed at the feet of Sambandar.

Then followed two more tests for Sambandar. In each case, it was the Jains who stipulated the conditions. Firstly, there was the test of scriptures against fire. The flames were lit. The Jains threw into the flames a palm leaf containing their doctrines. It was reduced to ashes. Sambandar chose a leaf containing the song 'Bhōgamaarththa Pūnmulai' (Guns worth & Homes) and sang the padigam'Thallir illavallar olling and manify and placed the palm leaf in the flames. It was not burnt. Saivism won.

The Jains wanted to have a test again. All including the King followed the Saint to the Vaigai River which was flowing rapidly. The jains scroll, containing the words ASTI-NASTI, was thrown into the river. It was lost in the river. Sambandar wrote his famous song 'Vaazhga Andanar' (வாழ்க அந்தணர்) on the palm leaf and while singing the padigam 'Vanniyum Mathamum' (வன்னியும் மத்தமும்) cast it into the river and it moved gracefully against the current without sinking or getting lost. As the writing in leaf contained, 'Let the king prosper' Vendanum Onguga (வேந்தனும் ஓங்குக) the king who suffered a birth deformity (hunch back) was also cured and was able to stand erect and walk up straight.

Sambandar followed by the Royal Family and others went to the temple, worshipped the Lord and sang the Padigam, 'Veedalaala Vaayilaay' (வீடலால வாயிலாய்).

The victory for Saivism was now complete. The King became a Saivite again, and along with him the people of the Kingdom, in large numbers, retained faith in their original religion.

At one place Tirukkollam Pudur (திருக்கொள்ளம் பூதூர்) during the journey, he made the entire party cross a swollen river in a pilotless boat. No boatman could venture the flood. Sambandar seated his group in the boat and sang the Padigam 'Kottame Kamazhum' (கொட்டமே கமமும்). The boat sailed smoothly to the opposite shore where the people received them with loud cheers.

While entering Bodhimangai, a Buddhist centre, Sambandar's devotees blew on their trumpets. This annoyed Buddhanandi, the powerful Buddhist monk, who asked them to stop blowing the trumpets. Saranalayar (சரணையர்), a disciple of Sambandar, sang the stanza 'Buddhar Saman Kazhukkaiyar (புத்தர் சமண் கழுக்கையர்) of Sambandar. Buddhanandi was at once destroyed by a thunderbolt.

At Thirupunthuruthti (தருப்பூந்துருத்தி) Appar Swamigal saw Sambandar being carried in a palanquin. He silently and unnoticed mingled with the palanquin bearers. When Sambandar discovered this, he was shocked and there upon alighted and fell at the feet of the elder Saint. Appar bowed to Sambandar and in turn praised him for his victory at Madurai.

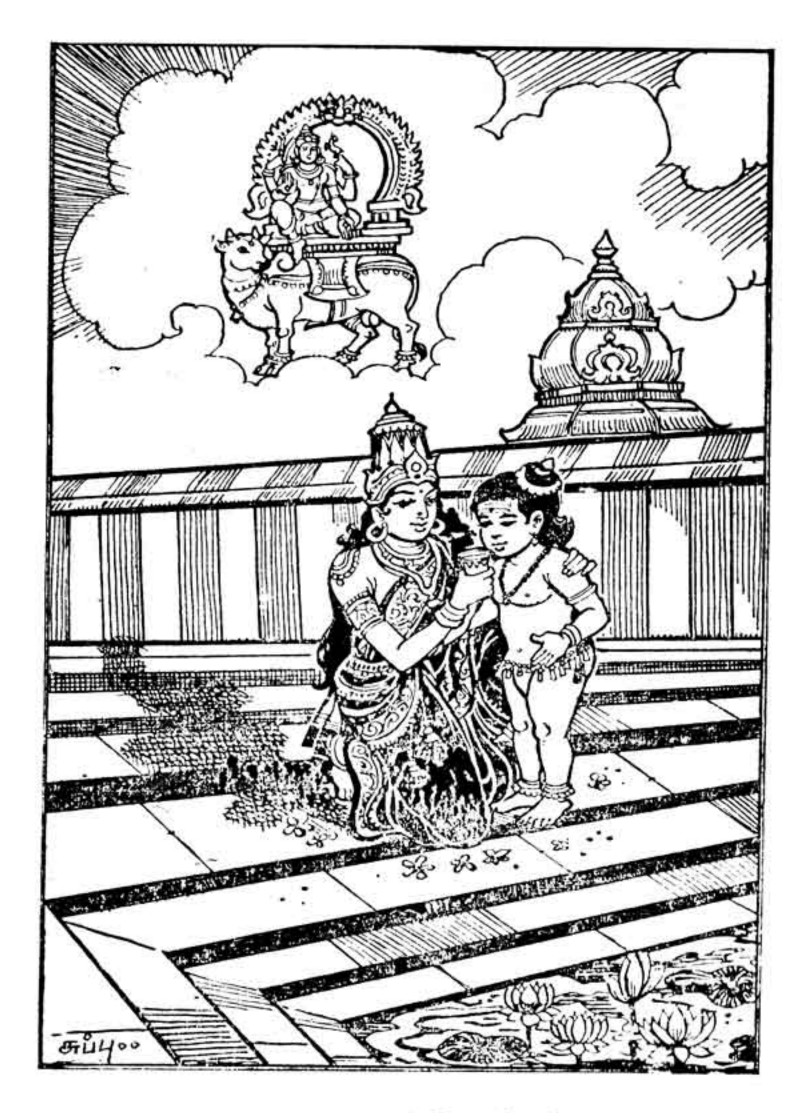
Sambandar returned to Sirkazhi and then went to a place called Thiruvothur (திருவோத்தூர்) where a miracle happened. There, he converted the sterile palmyras of a devotee into fruitful ones by singing the padigam 'Pūththērudhaayana. (பூத்தேர்ந்தாயன). Then he proceeded to Tiruvotriyur (திருவொற்றியூர்).

Sivanesar entreated the Saint to marry her. Sambandar declined the proposal stating that, as he was instrumental for her re-birth, he assumed the role of a father.

Sambandar returned to Sirkazhi and arrangements for marriage were made. At first Sambandar rejected the proposal but later agreed to please his parents and relatives. A bride was chosen. She was the daughter of Nambiandar Nambi of Nallur. At the conclusion of the marriage ceremonies, the

Saint took the bride and everyone assembled there into the Siva Temple. He sang the padigam 'Kallurp Perumanam' (கல்லூர்ப் பெருமணம்) praying for liberation.

Then Sambandar sang the padigam 'Kaathalaagik Kasinthu' (காதலாகக் கிந்து) known as the Panchaaksharap Padigam, the redeeming sacred manthra, the true meaning of the four vedas. The effulgence lit the Shrine. Then all those who were present there merged with the Light of Siva, leaving a mystic void vibrating with the unique Manthra NA-MA-SI-VAA-YA.



உமையம்மை சம்பந்தருக்குத் திருமூலேப்பால் ஊட்டுதல் Uma feeding Sambandar with her holy milk

# **திருச்சிற்றம்ப**லம்

தோடுடைய செவியன் விடையேறி ஓர் தூவெண் மதிசூடிக் Thodudaiya seviyan vidaierri or thūvenn madhi sūdi காடுடைய சுடலேப் பொடிபூசி என் உள்ளம் கவர் கள்வன் Kaadudaiya sudalaip podipūsi en ullllam kavar kalvan ஏடுடைய மலரான் முணநாள் பணிந்து ஏத்த அருள்செய்த Edudaiya malaraan munainaall pannindhu ēththa arull seydha பீடுடைய பிரமாபுரம் மேவிய பெம்மான் இவன் அன்றே Peedudaiya biramaapuram mēviya pemmaan ivan andre

காதணி உள்ள செவி உடையவன்; எருதை வாகனம் ஆக உடையவன்; சுத்தம் ஆனதும் வெள்ளேயாக இருப்பதும் ஆன சந்திரணேச் சூடியவன்; சுடுகாட்டில் உள்ள சாம்பலே உடம்பில் பூசுபவன்—இவன் என் மனத்தைத் திருடிய திருடன். தாமரை மலரில் இருப்பவன் பிரமன்; அவன் முன் ஒரு காலத்தில் சிவனே வணங்கிஞன்; துதித்தான். சிவன் பிரமனுக்கு அருள் செய்தான். பிரமன் பூசித்ததால் பிரமாபுரம் என்று பெயர் பெற்ற சீர்காழியில் இருக்கும் இறைவனே எனக்கு அருள் செய்தான்; இதோ பார்!

He wears ear-rings in His ears. He wears pure white moon (over his head). He smears sacred ash of the cremation ground. He is the thief who stole my heart. Brahma, seated on the lotus, once bowed and prayed. Hence the Lord blessed him, and Sirkaazhi came to be known thereafter by the name, Brahmapuri. He is the Lord who is in the temple at Sirkaazhi. He blessed me,



'பால் கொடுத்தது யார்?' என்று மிரட்டிய தந்தையார்க்குத் தோடுடைய செவியிணக் காட்டிப் பாட்டிசைக்கிருர் ஞானசம்பந்தர்

To the father who asked, "who gave you the milk?"
Gnana Sambandar showed the Lord having ear-rings and sang the poem

அருநெறிய மறைவல்லமுனி அகன் பொய்கை அலர் மேய Arunerriya marraivallamuni agan poigai alar mēya பெருநெறிய பிரமாபுரம் மேவிய பெம்மான் இவன் தன்ண Perunerriya biramaapuram mēviya pemmaan ivan thannai ஒருநெறிய மனம் வைத்துஉணர் ஞானசம்பந்தன் உரை செய்த

Ounerriya manam vaiththuunnar gnaanasambandan urai seydha

திருநெறிய தமிழ் வல்லவர் தொல்விணே தீர்தல் எளிதாமே. Thirunerriya thamizh vallavar tholvinai theerdhal ellidhaame.

### திருச்சிற்றம்**ப**லம்

அருமையான நல்ல வழிகளேக் காட்டுவது வேதம்; அப்படிப் பட்ட வேதத்தில் சிறந்தவன் பிரமன்; பிரமண் தோண்டிய அகல மான குளக்கரையில் உள்ளதும்-பிரமண் பூசணே செய்ததும்-பிரமா புரம் என்ற தலம். இத்தலத்தில் உள்ள சிவனே ஒரே வழியில் மனத்தை வைத்த சம்பந்தர் பாடிஞர். அவர் பாடிய தமிழ் மோட்சம் தருவது. அதனே நன்றுக அறிந்தால் நமது பழைய வினே சுலபமாக நீங்கும்.

அரு—rare தெறி—வழி—path மறை—வேதம்—vedas (scriptures) அகன் பொய்கை - அகலமான குளம்—spacious tank வல்ல—well-versed அலர்—பூ—flower ஒரு நெறி—concentration உரை செய்த – சொன்ன—said திருநெறி—மோட்ச வழி—sacred path தீர்தல் — நீங்கு தல்—to get rid of எளிது—சுலபம் — 225y தொல்வினே—பழைய வினே—old karmas (deeds)

The Vedas propagate the rare good paths; and Brahma is well versed in such Vedas. Brahmapuri is situated on the banks of the tank at Sirkaazhi and it is worshipped by Brahma. Siva dwells in this place. He has been sung by Gnaana-sambandar with the concentration of mind—These stanzas in Tamil lead one to the Sacred Path of Siva. Be well-versed in them and get rid of past Karmas.

## திருச்சிற்றம்பலம்

மடையில் வாள பாய மாதரார்
Madaiyil vaallai paaya maadharaar
குடையும் பொய்கைக் கோலக்கா உளான்
Kudaiyum poigaik kolakkaa ullaan
சடையும் பிறையும் சாம்பற் பூச்சும்கீள்
Sadaiyum pirraiyam saambarr pūchchumkeell
உடையும் கொண்ட உருவம் என்கொலோ
Udaiyum konnda uruvam enkolo

வயலுக்கு நீர் பாய்ச்சும் வாய்க்கால்களில் வாள மீன்கள் துள்ளிச்செல்கின்றன; பெண்கள் குளத்தில் குளிக்கின்றனர். இப்படி இருப்பது கோலக்கா என்னும் தலம். இங்கே இருக்கிருன் சிவன். இச்சிவன் சடையில் பிறை சூடி இருக்கிருன்; உடம்பில் விபூதி பூசி இருக்கிருன்; கீள்உடை கட்டி இருக்கிருன். இப்படிப்பட்ட உருவத்தை ஏன் கொண்டான்?

மடை—வாய்க்கால்—canal வாளே—ஒரு வகை மீன்—a kind of fish மாதர்—பெண்கள்—women குடையும்—குளிக்கும்—take bath உளான்—இருக்கிறுன்—He (is) சடை—matted locks; braided-hair பிறை—crescent moon சாம்பல்-விபூதி—sacred ash கீள்உடை—Piece of cloth as under garment உருவம்—form

In the canals water flows and the vaalai fishes jump. Women take bath in the tank. In such a Kolakka Siva dwells. He has matted locks. He wears the crescent moon. He smears (His body) with the sacred ash. He wears a piece of cloth as under garment. Why does He take such a form?



திருக்கோலக்காவில் பொற்ருளம் பெறு தல் He gets cymbals (Talam) at Thirukkolak ka

நலங்கொள் காழி ஞான சம்பந்தன்
Nalangkoll kaazhi Gnaana Sambandhan
குலங்கொள் கோலக் கா உளாணயே
Kulangkoll kolak kaa ullaanaiye
வலங்கொள் பாடல் வல்ல வாய்மையார்
Valangkoll paadal valla vaaimaiyaar
உலங்கொள் விணபோய் ஓங்கி வாழ்வரே.
Ulangkoll vinaipoy ongi vaazhvare

# திருச்சிற்ற**ம்**பலம்

பல நன்மைகளே உடையது சீர்காழி; சீர்காழியில் உள்ளவர் ஞான சம்பந்தர். அவர் திருக்கோலக்கா இறைவணப் பாடி இருக் கிருர். அத்தலம் பெருமை உடையது. அவர் பாடிய பாடல்கள் வலிமை உடையவை. அப்பாடல்களேப் பாடுபவர் உண்மை அன்பர் ஆவார்கள்; அவர்கள் செய்த கல் போன்ற வினேகள் போகும்; அவர்கள் சிறப்பாக வாழ்வார்கள்.

நலம்—நன்மை—goodness குலய்—பெருமை—renowned; famous வலம்—வலிமை—strong உடல்—கல்—stone வாய்மையாளர்—உண்மை அன்பர்—true devotees

Sirkaazhi is full of divine goodness. Gnaanasambandhar is the resident of Sirkaazhi. He sang songs on the Lord of Tirukkolakka. It is a famous place. The poems sung by him are strong. Those who sing those songs are true devotees. Their stone-like karmas will leave them, and they will live in grandeur.

#### திரு நெல்வாயில்

### திருச்சிற்றம்பலம்

எந்தை ஈசன் எம்பெருமான் ஏறுஅமர் கடவுள்**என்று**ஏத்திச் Endhai eesan emperumaan ērruamar kadavull endru ēththich சிந்தை செய்பவர்க்கு அல்லால் சென்று கைகூடுவது அன்ருல்

sindhai seybavarkku allaal sendru kaikūduvadhu andraal கந்த மாமலர் உந்திக் கடும்புனல் நிவா மல்கு கரைமேல் kandha maamalar undhik kadumpunal nivaa malgu karaimēl அந்தண் சோலே நெல்வாயில் அரத்துறை அடிகள் தம் அருளே

Andhann solai nelvaayil araththurrai adigall tham arulle

"என் தந்தையே! ஈசனே! எமது பெருமானே! எருது வாக னத்தில் அமர்ந்த கடவுளே!" என்று மனத்தில் நினேப்பவர்க்குத் (திருவருள்) கிடைக்கும். மற்றவர்களுக்குக் கிடைக்காது. வாசனே உடைய மலர்களேத் தள்ளிக்கொண்டு பெருவெள்ளம் பொருந் தியது நிவா என்ற ஆறு; அதன் கரைமேல் குளிர்ந்த சோலேகள் சூழ இருப்பது நெல்வாயில்; அங்கு இருக்கும் கோயில் அரத்துறை; அக் கோயிலில் உள்ள இறைவனின் திருவருள்.

எந்தை—என் தந்தை—my Heavenly Father ஈசன்—Supreme Being; Lord எம்பெருமான்—my Lord ஏறு—Bull அமர்—இருத்தல்—to sit கடவுள்—God என்று—so ஏத்தி—worship சிந்தை செய்பவர்—மனத்தில் நினேப்பவர்—those who entertain in the mind

அல்லால்—but for (them) கைகூடுவது – கிடைப்பது; to attain அன்று—not (possible) கந்தம்—fragance மலர்—flower உந்து – தள்ளு; to push கடும்புனல்—heavy floods நிவா—Niva; the name of a river அம்—அழகிய—beautiful தண்—cool சோலே—grove நெல்வாயில்—name of place அரத்துறை—name of Temple at Nelvāyil அடிகள்—Lord அருள்—grace

'Oh my Father! Oh the Supreme Being! Oh my Lord seated on a bull!"—so worship and entertain the Lord in the mind. Only to those (grace) is conferred. For the others it is not. On the bank of the River Nivā, full of floods dashing the fragrant flowers, is Nelvayil surrounded by beautiful groves. In the Temple called Araththurrai is the Lord to confer grace.

கரையினர் பொழில் சூழ்ந்த karaiyinaar pozhil sūzhndha காழியுள் ஞான சம்பந்தன் kaazhiyull Gnana sambanthan அறையும் பூம்புனல் பரந்த arraiyum pümpunal parandha அரத்துறை அடிகள் தம் அருளே araththurrai adigall tham arullai முறைமையால் சொன்ன பாடல் murraimaiyaal sonna paadal மொழியும் மாந்தர் தம் விணபோய்ப் mozhiyum maandhar tham vinaipoyp பறையும் ஐயுறவு இல்ஃப் parraiyum aiyurravu illaip பாட்டு இவை பத்தும் வல்லார்க்கே paatu ivai paththum vallaarkke

### திரு**ச்**சிற்றம்பலம்

ஆற்றங்கரையில் பொழில்கள் உள்ளன; ஆற்றுவெள்ளம் எங்கும் பரவி உள்ளது. அரத்துறை பொழில்கள் சூழ்ந்தது. சீர்காழியுள் உள்ள ஞானசம்பந்தன் அரத்துறையில் உள்ள கடவுளே முறைமையாகப் பாடியுள்ளார். அப்பாடல்களேப் பாடு பவரின் விணேகள் நீங்கும்; இதில் சந்தேகம் இல்லே, இப்பாடல்கள் பத்தும் படித்தவர்க்கு.

soor-bank (of the river) பொழில்—grove சூழ்ந்த—surrounded by காழி—சீர்காழி—Seerkazhi அறையும்—to make noise புன**ல்—**water அரத்துறை அடிகள்—the Lord enshrined in Araththurrai முறைமையால் —perfectly அருள் — grace பாடல் -verse சொன்ன—told; improvised வின-(good and evil) deeds மாந்தர்—people ஐயுறவு —doubt பறையும்—vanish வல்லார்—well versed பாட்டு—verses

There are groves on the banks of the river which is flooded. Araththurrai is surrounded by the groves and sheet of water. Gnana Sambandhan of Seerkazhi has sung on the grace of the Lord in perfection. The effects of the (evil and good) deeds of those who recite the verses will vanish. Undoubtedly it is so with those who are well versed in those ten verses.

### பொது

### திருச்சிற்றம்பலம்

துஞ்சலும் துஞ்சல் இலாத போழ்தினும் thunjalum thunjal ilaadha pozhdhinum நெஞ்சகம் நைந்து நிணமின் நாள்தொறும் Nenjagam naindhu ninaimin naalldhorum வஞ்சகம் அற்று அடி வாழ்த்த வந்த கூற்று vanjagam atru adi vaazhththa vandha kutru அஞ்ச உதைத்தன அஞ்செழுத்துமே. Anja udhaiththana anjezhuththumē.

தூங்கிக்கொண்டிருந்த பொழுதும், தூங்காமல் விழித்திருக்கும் பொழுதும் மனம் கரைந்து நாள்தோறும் நினேயுங்கள். வஞ்சகம் இல்லாமல் (மார்க்கண்டேயன்) திருவடியை வாழ்த்த (அவன் உயிரைக் கொண்டு செல்ல) வந்த யமனே அவன் பயப்படுமாறு உதைத்தன (பஞ்சாக்கரம் ஆகிய) திருவைந்தெழுத்து.

துஞ்சல்—தூங்கு தல்—sleeping (state) துஞ்சல் இலாத போழ்து —தூங்காத நேரம் —waking state நெஞ்சகம்—மனம்—mind நைந்து —கரைந்து—melting நினேமின்—think (worship)

நாள்தோறும்—daily

வஞ்சகம்—deceit

அடி—feet

வாழ்த்த—adored

வந்த—came

சுற்று-Yama, the God of death

அஞ்ச—to fear

உதைத்தன—kicked—spurned

அஞ்செழுத்து — திருவைந்தெழுத்து — சிவயநம the mystic five letters—the Fanchakshara—Si Va Ya Na Ma is the name of the Lord.

Whether in the sleeping state or in the waking state,—
your mind melting—Worship the Lord daily. Without deceit
(i. e with faith) Markkandeya adored the feet (of the Lord)
and Yama, the God of Death to fear, the Panchakchara
spurned him.

மந்திரம் நான்மறை ஆகி வானவர் mandhiram naanmarrai aagi vaanavar சிந்தையுள் நின்று அவர் தம்மை ஆள்வன sindhaiyull nindru avar thammai aallvana செந்தமுல் ஓம்பிய செம்மை வேதியர்க்கு sendhazhal ombiya semmai vēdhiyarkku அந்தியுள் மந்திரம் அஞ்செழுத்துமே. andhiyull mandhiram anjezhuththumē

மந்திரம் ஆவது; நான்கு வேதங்கள் ஆக இருப்பது; தேவர் களின் மனத்தில் இருப்பது;அந்தத் தேவர்களே ஆள்வது; நெருப்பை வளர்த்தல் ஆகிய சடங்கை நாடோறும் செய்யும் தூய அந்தணர்க்கு மாலேயில் சபம் செய்யும் மந்திரம் ஆவது திருவைந் தெழுத்து ஆகும்.

மந்திரம்—sacred formula of invocation of a deity. நான்மறை—நான்கு வே தங்கள்—the four Vedas வானவர்—the celestials சிந்தை—mind

ஆள்வன—to grace.

செந்தழல்—sacred fire

ஓம்பிய—rear

செம்மை -pure; eminent

வேதியர்—வே தம் வல்லவர்—well versed in Vedas அந்தி—மாஃ—evening

It is the mantra. It is the four Vedas. It remains in the minds of celestials and graces them. To the eminent Brahmins well versed in Vedas who rear the "fires", the mantra for the evening is the Panchakshara.

ஊனில் உயிர்ப்பை ஒடுக்கி ஒண்சுடர் Unil uyirppai odukki onnsudar ஞான விளக்கிணே ஏற்றி நன்புலத்(து) Gnaana vilakkinai ētri nanpulaththu ஏணே வழி திறந்து ஏத்துவார்க்(கு) இடர் Ēnai vazhi thirrandhu ēththuvaarkku idar ஆன கெடுப்பன அஞ்செழுத்துமே. கவை keduppana anjezhuththumē.

# திருச்சிற்**றம்**பலம்

உடம்பி**ல்** மூச்சை அடக்கி, ஒளி பொருந்திய ஞானம் ஆகிய விளக்கை ஏற்றி, உச்சியில் வேறு வழியைத் திறந்து வழிபடு பவர்க்கு, துண்பங்களேக் கெடுக்கும் திருவைந்தெழுத்து.

ஊன்—உடம்பு—body உயிர்ப்பு—மூச்சு—breath
ஒடுக்கி—அடக்கி—control ஒண்—bright
ஞானவிளக்கு—the lamp of wisdom சுடர்—lustre
ஏற்றி—lighting நன்புலம்—உச்சி—skull; cranium
ஏனே—வேறு—the other வழி—way
திறந்து—to open ஏத்துவார்—those who worship
இடர்—difficulties கெடுப்பன—destroy

Control the breath within the body; Light the bright lustrous lamp of wisdom; Open a separate way at the skull and adore, The Panchakshara will destroy the afflictions.

### **திருப்பிரமபுரம்**

### **திருச்சிற்றம்பலம்**

உற்று உமை சேர்வது மெய்யிணேயே utru umai sēruvadhu meyyinaiyē உண**ர்**வது நின் அருள் மெய்யிணயே unnarvadhu nin arull meyyinaiye கற்றவர் காய்வது காமணேயே katravar kaayvadhu kamanaiye கனல்விழி காய்வது காமணேயே kana vizhi kaayvadhu kaamanaiye அற்றம் மறைப்பதும் உன்பணியே atram marrippadhum un panniyē அமரர்கள் செய்வதும் உன் பணியே amarargall seyvadhum un panniyē பெற்றும் உகந்தது கந்தணயே petrum ugadhadhu kandhanaiyē பிரம் புரத்தை உகந்தணேயே. Brama puraththai ugandhanaiye.

உமை பொருந்தி இருப்பது உன் உடம்பில் ஒரு பாதியையே, (அடியார்கள்) அறிவது உனது உண்மையான அருஃளயே.

படித்தவர் வெறுப்பது காக்கும்படியான இந்த உடம்பையே. நெற்றிக்க**ண்** எரிப்பது மன்மதணேயே.

என் குற்றங்களே மறைப்பது உன்வேலே ஆகும். தேவர்கள் செய்வதும் உன் ஏவல்களேயே.

நீ பெற்று மகிழ்ந்தது முருகணேயே. நீ விரும்புவதும் பிரமபுரம் என்னும் சீகாழியே.

உற்று—to go சேர்வது—to be
மெய்—body உணர்வது—to experience
நின்—your அருள்—grace
மெய்—truth கற்றவர்—the learned
காய்வது –to regard with aversion
கா—protect மீண—house—the body

### **திருப்பிரமபுரம்**

### திருச்சி*ற் ந*ம்பலம்

உற்று உமை சேர்வது மெய்யிணயே utru umai sēruvadhu meyyinaiyē உண**ர்**வது நின் அருள் மெய்யிணேயே unnarvadhu nin arull meyyinaiye கற்றவர் காய்வது காமணேயே katravar kaayvadhu kamanaiye கனல்விழி காய்வது காமணேயே kana vizhi kaayvadhu kaamanaiye அற்றம் மறைப்பதும் உன்பணியே atram marrippadhum un panniyē அமரர்கள் செய்வதும் உன் பணியே amarargall seyvadhum un panniyē பெற்றும் உகந்தது கந்தணயே petrum ugadhadhu kandhanaiyē பிரம புரத்தை உகந்தணேயே. Brama puraththai ugandhanaiye.

உமை பொருந்தி இருப்பது உன் உடம்பில் ஒரு பாதியையே, (அடியார்கள்) அறிவது உணது உண்மையான அருஃளயே.

படித்தவர் வெறுப்பது காக்கும்படியான இந்த உடம்பையே. நெற்றிக்கண் எரிப்பது மன்மதனேயே.

என் குற்றங்களே மறைப்பது உன்வேலே ஆகும். தேவர்கள் செய்வது**ம்** உ**ன் ஏவ**ல்களேயே.

நீ பெற்று மகிழ்ந்தது முருகணேயே. நீ விரும்புவதும் பிரமபுரம் என்னும் சீகாழியே.

உற்று—to go மெய்— body நின்—your மெய்—truth காய்வது –to regard with aversion கா—protect

சேர்வது—to be உணர்வது—to experience அருள்—grace கற்றவர்—the learned

மனே—house—the body

காமன்-மன்மதன்; Manmatha; Cupid

கனல்—fire விழி—eye

காய்வது—to burn அற்றம்—evil deeds

மறைப்பது—to conceal பணி—duty

அமரர்கள் — தேவர்கள் — celestials செய்வது — to do

பணி—errand பெற்று—begot

உகந்தது—rejoice கந்தன்—முருகன் – Kantha, Muruga

பிரமபுரம்—seerkazi உகந்தணே—liked

Uma stations herself in one part of your body. (The devotees) experience your veracious grace.

The learned regard with aversion the body they protect. Your fire-eye burnt the Cupid.

Your gracious act is to conceal the evil deeds (of the soul)
The celestials do what you bid.

You begot KANTHAN with rejoice; you like (to reside at) Bramapuram.

பருமதில் மதுரைமன் அவை எதிரே Parumadhil madhuraiman avai edhire பதிகமது எழுது இ& அவை எதிரே padhigamadhu ezhudhu ilai avai edhirē வருந்தி இடை மிசை வருகரனே varunadhi idai misai varukarane வசையொடும் அலர்கெட அருகு அரனே vasaiyodum alarkeda arugu arane கருதல் இல் இசை முரல்தரும் அருளே karudhal il isai muraltharum arulle கழுமலம் அமர் இறை தரும் அருளே kazhumalam amar irrai tharum arulle மருவிய தமிழ்விரகன மொழியே maruviya Thamizhviragana Mozhiye வல்லவர் தம்இடம் திடம்ஒழியே vallavar tham idar dhidam ozhiye. திருச்சிற்**றம்ப**லம்

பருத்த மதில்களே உடையது மதுரை. அம்மதுரையின் அரசன் முன்னிஃயில், ஒரு பதிகம், ஓஃயில் எழுதிச் சபையினர் முன்னே (வைகை) நதியில் இடப்பட்டது. (வெள்ளத்தில் போகாமல்) அதீனக் கையில் ஏந்தியனே!

குற்றம் பொருந்திய பொய்யுரை கெடுமா**று அ**ருகர்க**ோ அ**ழித் தவனே. விவரிக்க முடியாத இசை ஒலிக்கு**ம் அ**ருள் வடிவம் ஆனவனே.

கழுமலம் என்னும் சீகாழியில் வீற்றிருக்கிருர் இறைவன். அவ்இறைவன் அருள்பெற்றவர் தமிழ் விரகன் (என்னும் சம்பந்தர்). இவர் பாடிய பாடல்கள் வல்லவர்களுடைய தீவினே நீங்குவது உறுதி.

பருமதில்—strong enclosure or fortress
மன்—king மன்அவை—court of the king
எதிர்—before பதிகம்—pathigam—ten verses
எழுதி—write வரு—flowing

நதிஇடை—in the river மிசை—on வரு—to come கரம்—hand

வசை—faulty அலர்—idle talk, rumour

அருகு—அருகர்—ஜைனர்—the Jains

அரன்—அழிப்பவன் – destroyer

இசை—music முரல் தரும்—to sing

அருள்—grace

கழுமலம்—சீர்காழி Kazhumalam is yet another name of Seerkāzhi

அமர்—reside இறை—Lord

அருள் மருவிய —blessed

தமிழ் விரகன்—one proficient in Tamil

மொழி—word; here verses இடர்—affliction

ஓழ்—will cease திடம்—sure

Madhurai is surrounded by strong enclosure. There in the royal presence, a pathigam, written on palm leaf, was placed in the river (Vaigai). Oh Lord who held it in your hand!

Curbing the idle talk of the Jains, You destroyed them. Oh Lord the incarnation of grace with music that cannot be described!

Sambandhar was blessed by the Lord of Kazhumalam (Seerkazhi). He is proficient in Tamil. If well versed in his verses, their affictions will surely cease.

### **இ**ருநெய்த்தானம்

### திருச்சிற்**றம்ப**லம்

மை ஆடிய கண்டன் மஃமகள் பாகமது உடையான் mai aadiya kandan malaimagall baagamadhu udaiyaan கை ஆடிய கேடில் கரி உரி மூடிய ஒருவன் kai aadiya kedil kari uri mūdiya oruvan செய் ஆடிய குவளம்மலர் நயனத்தவளோடும் sey aadiya kuvallaimmalar nayanaththavallodum நெய் ஆடிய பெருமான் இடம் நெய்த்தானம் எனீரே. ney aadiya perumaan idam neyththaanam eneese.

கருமை நிறம் பொருந்திய கண்டத்தை உடையவன்; உமையை ஒரு பாகத்தில் உடையவன்; கேடு இல்லாதவன்; யானேத் தோலேப் போர்த்திக் கொண்டவன்; ஒப்பு இல்லாதவன்; வயல்களில் அசையும் குவளே மலர் போன்ற கண்களே உடையவள் உமை—அவ்வுமையோடு நெய் ஆடிய பெருமான்; அச்சிவ பெருமானுடைய இடம் திருநெய்த்தானம் என்று சொல்வீராக.

மை ஆடிய கண்டன்—black throated (lord)

மை -- black (poison) கண்டம் -- throat

மலேமகள்—the daughter of the mountain king Himavan—'Jma பாகம்—part

கை – trunk

ஆடிய—moving

கேடில் — அழியாத — indestructible

கரி—elephant

₽.ffl—skin

மூடி**ய**—covered

ஒருவன்—without an equal

செய்—field

மலர்—flower

நயனம்—eyes

அவளோடு—with her (Uma)

நெய் ஆடிய—anointed

பெருமா**ன் —**Lord

எளிர்—please tell

He is black throated. He has Uma, the daughter of Himavan, in one part of His body. He is an incomparable and indestructible One who peeled and covered Himself with the skin of the elephant. With Uma, who has eyes like the KUVALAI flowers, He anointed Himself. His place is Neyththanam, Please tell so.

தலம் மல்கிய புனல் காழியுள் ஞானசம்பந்தன் thalam malgiya punalkazhiyull Gnaanasambandhan நிலம் மல்கிய புகழான் மிகு நெய்த்தானனே நிகர்இல் Nilam malgiya pughazhaan migu neyththaananai nigar il பலம் மல்கிய பாடல் இவை பத்தும் மிக வல்லார் palammalgiya paadal ivai paththum miga vallaar சில மல்கிய செல்வன் அடி சேர்வர் சிவகதியே. sila malgiya selvan adi servar siva gathiye.

### திருச்சிற்**ற**ம்பலம்

நீர் நிறைந்த சீர்காழி என்னும் தலத்தில் (உள்ளவர்) ஞான சம்பந்தர். உலகில் புகழ் மிகுந்த திருநெய்த்தானத்தில் உள்ள இறைவனே ஒப்பு இல்லாத பயன் மிகுந்த பாடல்களால் பாடி உள்ளார். இப்பாடல்கள் பத்தினேயும் அறிந்தவர் முத்திச் செல்வத்தை அளிக்கும் சிவபெருமானுடைய திருவடி அடைவர்; சிவகதி பெறுவர்.

புனல் மல்கிய—water in plenty

புகழ்—famc நிலம்—earth

நெய்த்தானன்—Lord of Neyththanam Neyththanam is the name of a place. நிகர்இல்—without an equal

பலம் —result

பாடல் –verses

வல்லார்—well versed

செல்வன்—Lord

அடி—feet

சேர்வர்-attain (will)

arrive at)

Seerkazhi is surrounded by waters. Gnanasambandar has sung verses—without an equal on the Lord of Neyththanam who is famous on the earth. These ten verses yield good results. Those well-versed in them will attain the feet of the Lord and obtain Siva Bliss,



இருப்பாச்சொமத்தில் கொல்லி மழுவனின் மகளுற்ற 'முயலகன்' என்னும் நோய் நீக்கப் படுகம் பாடுதல்

At Paachil Achchiramam he sings a song to cure the daughter of Kollimazhavan of cronic disease called Muyalagan

#### திருச்சிற்றம்பலம்

துணிவளர் திங்கள் துளங்கி விளங்கச் Thunnivallar thing gall thullangi villangach சுடர்ச்சடை சுற்றி முடித்துப் chudarchchadai sutri mudiththup

பணிவளர் கொள்கையர் பாரிடம் சூழ Pannivallar kollgaiyar paaridam sūzha ஆரிடமும் பலி தேர்வர் aaridamum bali thērvar

அணிவளர் கோலம் எல்லாம் செய்து பாச்சில் Annivallar kōlam ellaam seidhu pachchill ஆச்சிராமத்(து) உறைகின்ற aachchiraamaththu urraigindra

மணிவளர் கண்டரோ மங்கையை வாட Mannivallar kanndaro mangaiyai vaada மயல் செய்வதோ இவர் மாண்பே. mayal seyvadho ivar maannbe

சந்திரன் சிறிது சிறிதாக வளர்கிருன்; அவன் நன்ருக ஒளி வீசுகிருன்; இங்ஙனம் ஆகுமாறு இறைவனுடைய ஒளி பொருந்திய சடையில் கட்டப்பட்டு இருக்கிருன்; மேலே பாம்பு ஓங்கி இருக் கிறது. இத்தகைய இறைவனேப் பூதங்கள் சூழ்ந்து இருக்கின்றன. இவ் இறைவன் எல்லாரிடத்திலும் பிச்சை எடுக்கிருர். அழகு வளர்வதற்காக எல்லாவிதமான ஒப்பனேகள் செய்து கொள்கிருர்; இவர் பாச்சில் ஆச்சிராமம் என்ற தலத்தில் இருக்கிருர். இவர் நீல நிறம் பொருந்திய கண்டம் உடையவர். இந்தப் பெண் வருந்துகிருள்; இவள் துன்பப்படுமாறு செய்யலாமா? இப்படிச் செய்வது இவருக்குப் பெருமை ஆகுமா?

துணி—சிறிது—small விளங்க—தெரிய—to be seen சடை—matted locks பணி—பாம்பு—snake ப**லி—பிச்சை**—alms

திங்கள்—சந்திரன்—moon துளங்கி—ஒளிவீசி—shine சுடர்—ஒளி—shining முடி—கட்டு—tie பாரிடம்—பூதம்—demons கோலம்—ஒப்பணே—dressing; adornments அணி—அழகு—glorious மணி—jewel மங்கை—பெண்—girl கண்டர்—one having throat மாண்பு—பெருமை—greatness மயல்—துன்பம்—suffering

The crescent moon grows little by little. It begins to shine well. To make it so, he tied it to His matted locks. On it the snake is visible. Such a Lord is surrounded by demons. He takes alms everywhere. He beautifies Himself with all adornments. He resides at Paachchil Aachiraamam. His throat is like a blue jewel. Lo! this girl is suffering. Does this add to his greatness?

அகமலி அன்பொடு தொண்டர் வணங்க Agamali anbodu thonndar vannanga ஆச்சிராமத்(து) உறைகின்ற aachchiraamaththu urraigindra

புகைமலி மாஃ புணந்து அழகாய Pugaimali maalai punainthu azhagaaya புனிதர் கொலாம் இவர் என்ன punidhar kolaamivar enna

நகைமலித் தண்பொழில் சூழ்தரு காழி Nagaimali thannopozhil sēzhtharu kaazhi நற்றமிழ் ஞான சம்பந்தன் natramizh Gnaana Sambandhan

தகைமலி தண்தமிழ் கொண்டுஇவை ஏத்தச் Thagaimali thannthamizh konnduivai eththach சாரகிலா விணே தானே. saaragila vinai thaane

### திரு**ச்சி**ற்றம்ப**ல**ம்

தொண்டர்கள் மனத்தில் அன்பு நிறைந்து வணங்குகிருர்கள்; சிவபெருமான் ஆச்சிராமத்தில் இருக்கிருர்; அவருக்குத் தொண்டர் தூபம் காட்டுகிருர்கள்; மலர்மாலே சூட்டி வணங்குகிருர்கள்; ''அவர் அழகானவர், பரிசுத்தம் ஆனவர்'' என்று புகழ்கிருர்கள் சீர்காழி சோஃகள் சூழ்ந்தது; சோஃகள் அழகும் குளிர்ச்சியும் பொருந்தியவை; இச்சீர்காழியில் உள்ள ஞானசம்பந்தர்—நல்ல தமிழ் வல்லவர்; இவர் பாடியது பெருமை பொருந்திய தமிழ்; இவற்றைக் கொண்டு துதித்தால் விணகள் வரமாட்டா.

The devotees worship the Lord with love in their hearts. He is the Lord in Aachiraamam. The devotees burn incense and garland Him. "He is beautiful; He is pure" so they praise Him and worship. Sirkaazhi is surrounded by beauteous and cool gardens—this is the city of Gnaanasambandhar. He is well versed in good Tamil. His Tamil verses are praise worthy. Praise the Lord with these verses, and karmas will not operate.

**திருவாவடு** நுறை

திருச்சி*ற்* றம்பலம்

இடரினும் தளரினும் எனது(உ)று நோய்
Idarinum thallarinum enadhurru noy
தொடரினும் உனகழல் தொழுது எழுவேன்
Thodarinum unkazhal thozhudhu ezhuven
கடல்தனில் அழுதொடு கலந்த நஞ்சை
Kadalthanil amudhodu kalandha nanjai
மிடறினில் அடக்கிய வேதியனே
Midarrinil adakkiya vēdhiyanē
இதுவோ எமை ஆளுமாறு ஈவதுஒன்று எமக்கு இல்ஃயேல்
Idhuvo emai aallumaarru eevadhu ondru emakku illaiyel
அதுவோ உனது இன்னருள் ஆவடுதுறை அரனே
Adhuvo unadhu innarull aavaduthurrai Arane.

துன்பம் வந்தாலும், தளர்ச்சி வந்தாலும், எனது பழைய வினே தொடர்ந்தாலும், யான் உன் திருவடிகளே வணங்குவேன். கடலில் இருந்து அமிர்தம் எழுந்தது; விஷமும் எழுந்தது; அவற்றுள் விஷத்தை உண்டு அதனேக் கண்டத்தில் அடக்கிய கடவுளே! எம்மை ஆளும் விதம் இதுதாஞ? எமக்குக் கொடுப்பதற்கு ஒன்றும் இல்லேயா? அப்படி ஆனுல் எனக்கு அருள் காட்டும் விதம் இது தாஞ? திரு ஆவடுதுறையில் உள்ள சிவபெருமானே!

துன்பம்—suffering தளர்ச்சி—becoming weary தொடர்—follow உன்—your கழல்—anklet (feet) அமுது—ambrosia நஞ்சு – விஷம்—poison மிடறு—கண்டம்—throat அடக்கிய—kept ஆளுமாறு—way to rule ஈவது—கொடுப்பது—giving அரன்—சிவன்—Hara

Although I undergo suffering and get wearied, and although the old karmas should follow, I adore Your Feet. Oh Lord who placed the poison in the throat though ambrosia came from the sea! Is this the way of ruling me? If you have nothing to give me, is that all your Grace? Oh, Hara of Thiru Aavaduthurai!

அலே புனல் ஆவடு துறை அமர்ந்த
Alai punal aavadu thurrai amarndha
இல் நுண வேல் படை எம் இறையை
Ilai nunai vel padai em irraiyai
நலமிகு ஞானசம்பந்தன் சொன்ன
Nalamigu Gnaanasambandhan sonna
வில் உடை அருந்தமிழ் மால் வல்லார்
Vilai udai arunth thamizh maalai vallaar
விணயா யின நீங்கிப் போய் விண்ணவர் வியனுலகம்
Vinaiyaa yina neengkip poy vinnnnavar viyanulagam
நில் யாக முன் னேறுவர் நிலமிசை நில்யிலரே
Nilai yaaga mun nerruvar nilamisai nilaiyilare

திருவாவடுதுறை அலேகளே உடைய தண்ணீர் சூழ்ந்தது:
அங்கே எம் கடவுள் கூரான முணே உடைய வேல் ஆயுதத்துடன்
இருக்கிருர்; எல்லா நல்ல குணங்களே உடைய சம்பந்தர் சிறந்த
தமிழ்ப் பாடல்கள் பாடி இருக்கிருர்; அப்பாடல்களே நன்ருக அறிந்
தவர், விணேகளில் இருந்து நீங்குவார்கள்—தேவர்களுடைய உயரிய
உலகத்தை நோக்கிச் சென்று நிலேயாக இருப்பார்கள்—நிலத்தின்
மேல் இருக்க மாட்டார்கள்.

அலே—waves புனல்— தண்ணீர்—water
அமர்ந்த—இருந்த—seated நுனே—முனே—sharp edge
வேல்—spear படை—weapon
இறை—Lord நலம்—goodness
விண்ணவர்—தேவர்—celestials வியன்—பெரிய —big, spacious
நிலே— firmly மிசை—மேல்—on
முன்னேறு—advance; go forward

Aavaduthurai is surrounded by water with waves. There my Lord, having the sharp-edged spear, is seated. Samban dhar, having all good qualities, has sung a garland of Tamil verses. They are costly indeed. Those who are well-versed in them, will be rid of old karmas—will firmly advance towards the spacious world of the celestials,—and will never be firmly on this earth.

**திருத்தருமபுரம்** 

#### திருச்சிற்றம்பலம்

மாதர் மடப்பிடியும் மட அன்னமும் அன்னதோர் maadhar madappidiyum mada annamum annadhor நடை உடைம் மஃமகள் துணே என மகிழ்வர் nadai udaim malaimagall thunnai ena magizhvar பூத இனப்படை நின்று இசை பாடவும் ஆடுவர் Būtha inappadai nindru isai paadavum aaduvar அவர் படர் சடைந் நெடு முடியதோர் புனலர் avar padar sadain nedu mudiyathor punalar வேதமொடு ஏ**ழிசை** பாடுவர் ஆழ்கடல் வெண்திரை Vēdhamodu Ezhisai paaduvar aazhkadal venn thirai

இரைந் நுரை கரை பொருது விம்மி நின்று அயலே irain nurai karai porudhu vimmi nindru ayalē தாது அவிழ் புன்ணே தயங்கு மலர்ச்சிறை வண்டு அறை thaadhu avizh punnai thayungu malarchchirrai vanndu arrai எழில் பொழில் குயில் பயில் தருமபுரம் பதியே.

Ezhil pozhil kuyil payil tharumapuram padhiye.

அழகிய மடமை பொருந்திய பெண் யாணேயைப் போன்றவள்; பெண் அன்னம் போன்ற சிறந்த நடையை உடையவள் ஆகிய உமையை தனக்குத் துணே என்று மகிழ்ச்சி அடைவார்.

பூதங்களின் கூட்டம் ஆகிய சேனே நின்று இசைபாட ஆடுவார்; அவர் பரவிய சடையாகிய நீண்ட முடியில் கங்கையை உடையவர். வேதத்தோடு ஏழிசைகளேயும் பாடுவார். (அவர் யார் எனில்)

அவர் தருமபுரம் எனும் தலத்துக்குத் தஃவர். (அத்தரும புரத்தில்) ஆழமான கடலில் வெண்மையான அஃலகள் ஒலித்து நுரையைக் கரையில் மோதி எழும்; அதன் பக்கத்தில் மகரந்தம் சிந்தும் புன்னேமரத்தின் மலர்களில் சிறகை உடைய வண்டுகள் ஒலிக்கும்; அழகிய சோஃலகளில் குயில்கள் தங்கி இருக்கும்.

மா தர்—அழகு—beautiful அன்ன து—likeness

பிடி—female elephant நடை—gait

மஃமகள்-Uma, daughter of the mountain king Himavan.

துணே—மனேவி—wife

பூதப்படை—a battalion of demons

படர்—spreading

நெடி முடியது—in the big tuft

மகிழ்வர்—will enjoy

இனம்—sort இசைபாட—to sing

சடை—matted locks

புனல்—water—Ganges

ஏழிசை—the seven notes of music

ஆழ்கடல்—deep sea

பொருது—dashing

அயல்—by the side of

சிறை—wings

அறை—humming

பொழில்—groves

பயில்—living

புனல்—water—G இரை—sounding

கரை—shore

விம்மிநின்று—to rise

*தாது*—pollen

வண்டு—bees

எழில்—beautiful

குயில்—cukkoo

தருமபுரம்—a place near

Karaikkal.

She has the gait of the beautiful female elephant and the female of a mythical bird called Annam (அ前爾ம்). She is Uma, the daughter of Himavan. The Lord feels glad to have her as His companion.

The battalion of demons sing surrounding the Lord and the Lord dances. He holds the Ganges in his spreaded matted locks.

He sings the Vedas along with the seven notes of the gamut.

He is the Lord of Dharmapuram. There in the deep sea the waves dash against the shore. By its side, in the punnai tree, the flowers scatter pollen on which the bees hum. The cukkoos live in the groves.

பொன் நெடு மணி மாளிகை சூழ் விழவும் மலி Pon nedu manni maalligai sūzh vizhavum mali

பொரூஉ புனல் திரூஉ அபர் புகல்வீ என்று உலகில் Porū punal thirū amar pugalvee endru ulagil தன்ெடு நேர் பிற இல் பதி ஞானசம்பந்தனஃ thannodu ner pirra il pathi Gnanasambandhanஃ

து செந்தமிழ்த் தடங்கடல் தருபுரம் பதியைப் Dhu senthamizhth thadangkadal tharupuram pathiyaip பின் நெடு வார் சடையில் பிறையும் அரவும் உடை pin nedu vaar sadaiyil pirraiyum aravum udai

யவன் பிணே துணே கழல்கள் பேணுதல் உரியார் yavan pinnai thunnai kazhagall pennudhal uriyaar இன்நெடு நன்னுலகு எய்துவர் எய்திய போகமும் innedu nannulagu eydhuvar eydhiya bogamum

உறுவர்கள் இடர் பிணி துயர் அணேவ்விலரு. Urruvargall idar pinni thuyar annaivvilarē.

# **திருச்சிற்றம்ப**லம்

பொன்னுல் ஆகிய நீண்ட நல்ல மணிக**ள் பொருந்திய** மாளிகைகள் சூழ்ந்தது—திருவிழாக்கள் பொருந்திய**து—காவிரி**  வெள்ளம் பொருந்தியது—புகலி என்ற பெயர் உடையது—தனக்கு ஒப்பு வேறு எதுவும் இல்லாத பதி—திருஞானசம்பந்தனுடையது— (சீர்காழி). பெரிய செந்தமிழ்க் கடலாக விளங்குபவர் (சம்பந்தர்). அவர் தருமபுரம் என்னும் பதியைப் (பாடியுள்ளார்).

பின்னப்பட்ட நீண்ட சடையில் பிறைச்சந்திரணேயும் பாம்பும் உடையவர் (சிவபெருமான்). அவருடைய கழல் பொருந்திய இரண்டு திருவடிகளே வணங்குபவர், இனிய பெரிய நல்ல சிவ லோகத்தை அடைவர். அங்கு (சிவ) போகம் அடைவார்கள்; தொல்லேகள், நோய்கள் துன்பங்கள் அடைய மாட்டார்கள்.

பொன்-golden

தெடு—big; high

மணி — gem

மாளிகை—mansion

விழவம்—விழா—festival

மலி-abound in

பொரூஉ—dashing

புனல்-water

தருஉ—surrounded by

புகல்வீ — புகலி — சீர்காழி — Seerkazhi

உலகில்—in the world

தன்னெடு—with it

நேர்—equal

பிற...other

தன்னெடு நேர்பிற இல்—having no other equal to it,

பத—place

சம்பந்தனஃது—belonging to Sambandhan

செந்தமிழ்—Literary and classical Tamizh

தடங்கடல்—big sea

நெடுவார்—very big

சடை—matted locks

பிறை—crescent moon

அரவு—snake

துணே—twain

கழல்கள்—anklets—feet

பேணு தல் – உரியார் – those who worship

இத்தெடு தன்உலகு—delightful-big-good-world; Siva Loka எய்துவர்—will arrive at.

இடர்—difficulties

பிணி -diseases

துவர்—distress

அணேவ்விலர் — அணேவு இலர் -- will not meet with

It is surrounded by golden mansions decked with jewels festival abound therein—Kaviri floods the place—it is also known by the name Pugali—it has no other place equal to it belongs to Cinana Sambandan. He is sea of senthamizh. He has sung on Dharumapuram.



திருமருகலில் அர**வம் தீண்டி ஆவி**துறந்த வணிக**ன்** உயிர் பெ**ற்று எ**ழப் பாடுதல் He sings to give back life to the merchant

He sings to give back life to the merchan stung by a cobra

The Lord has the crescent and the snake on His matted locks. Those who worship the twain ankleted foot of the Lord will go to the delightful-big-good Siva Loka (Auconsid) and enjoy Siva Bhoga and they will not meet with difficulties, diseases and distress.

#### திருச்**சி**ற்றம்பலம்

சடையாய் எனுமால் சரண் நீ எனுமால்
Sadaiyaay enumaal sarannee enumaal
விடையாய் எனுமால் வெருவா விழுமால்
Vidaiyaay enumaal veruvaa vizhumaal
மடையார் குவளே மலரும் மருகல்
Madaiyaar kuvallai malarum marugal
உடையாய் தகுமோ இவள் உள் மெலிவே.
Udaiyaay Thagumo ival ull melive

'சடை உடையவனே' என்கிருள்; 'நீதான் சரண்' என்கிருள்; 'எருதை வாகனமாக உடையவனே' என்கிருள்; பயப்படுகிருள். கீழே விழுகிருள்; வாய்க்காலில் குவளே மலர்கிற மருகலில் உள்ள கடவுளே! இவள் மனம் வருந்துவது தகுமா?

சடை—matted locks சரண்—refuge விடை—எருது—bull மடை—வாய்க்கால்—canal வெருவா—வெருவி; பயந்து—fearing குவளே—water-lily தகுமோ—is it proper? மெலிவு—suffering

"Oh Lord with matted locks!" says she; "You are my refuge", says she; "Oh! the rider of the bull," says she. Fearing she falls down. Oh Lord who abides in Marugal where water-lily blossom in canals! Is it proper on Your part to let her suffer?

வயஞானம் வல்லார் மருகல் பெருமான் Vayagnaanam vallaar marugal perumaan உயர்ஞானம் உணர்ந்து அடி உள்குதலால் Uyargnaanam unnarndhu adi ullgudhalaal இயல்ஞான சம்பந்தன் பாடல் வல்லார் Iyalgnaana sambandhan paadal vallar வியன்ஞாலம் எல்லாம் விளங்கும் புகழே. Viyangnaalam ellaam villangum pugazhe.

### திருச்சிற்**றம்ப**லம்

சிறந்த ஞானத்தை உடையவர் மருகல் என்ற தலத்தில் உள்ளனர்; அவர்கள் மருகலில் உள்ள கடவுளே உயர்ந்த ஞானம் பெற்று அறிகின்ருர்கள்; அக்கடவுளுடைய திருவடியை நினேக் கின்ருர்கள். ஞானசம்பந்தர் இயல் தமிழில் வல்லவர்; அவருடைய பாடல்களே நன்ருக அறிந்தவர்கள் புகழ் அடைவார்கள்; அப்புகழ் அகன்ற உலகம் முழுவதும் பரவும்.

வய—சிறந்த—glorious ஞானம்—அறிவு—knowledge வியன்—அகன்ற—wide புகழ்—fame

The residents of Marugal possess glorious knowledge. Sambandar has realised the godly knowledge and composed verses on the Feet of the Lord. Be proficient in them. Your fame will spread over the wide world.

இருவீழியிழலே

# திருச்சிற்றம்பலம்

வாசி தீரவே காசு நல்குவீர் Vaasi theeravē kaasu nalguveer மாசில் மிழஃயீர் ஏசல் இல்ஃபே Maasil mizhalaiyeer ēsal illaiyē

வட்டம் நீங்குமாறு காசு கொடுப்பீராக. குற்றம் இல்லாத தெருவீழிமிழலே என்ற ஊரில் இருக்கும் கடவுளே! ஏசுதல் இல்லே.

வாசி—வட்டம்—discount தீர—without

ап -money; coin

நல்குவீர்—please give மாசில்—flawless

மிழஃயிர் – Oh Lord of Mizhalai

மிழ் 20—the name of a place ஏசல்—rebuke; censure

Please grant me money that could be changed without discount. Oh Lord of Mizhalai. You will not be rebuked.

இறைவர் ஆயினீர் மறைகொள் மிழஃயீர் Irraivar aayineer marraikoll mizhalaiyeer கறைகொள் காசிண முறைமை நல்குமே Karraikoll kasinai murraimai nalgumē

தலேவர் ஆகி இருப்பவரே! வேதம் வல்ல திருவீழிமிழலேயில் இருப்பவரே! காசுக்கு உள்ள குறையை நீக்கி நல்லது கொடுப்பீராக.

இறைவர்—Lord; Master கறை—defect மறை – வேதம்—Vedas முறைமை—(in order)—good

Oh Lord who is the master! Oh Lord of Mizhalai, well versed in Vedas. Remove the defects in the coin and give me a good one:

நீறு பூசினீர் ஏறது ஏறினீர் Neeru pāsineer ērradhu ērrineer கூறும் மிழஃயீர் பேறும் அருளுமே Kārrum mizhalaiyeer pērrum arullumē

திருநீறு பூசியுள்ளவரே! இடபத்தின்மேல் ஏறியவரே! திரு வீழிமிழஃயில் புகழப்படுபவரே! எனக்கு அருள் செய்க.

நீறு-விபூதி-sacred ash

பூசு—smear

ஏறு—bull; to ride

பேறு—grace

அருள்—please bestow

Oh Lord smeared with the sacred Ashes! Oh Lord riding a bull! Oh Lord extolled at Thiru Veezhi Mizhalai (திருவீழி மிழலே) please bestow grace.

மங்கை பங்கினீர் துங்க மிழஃயீர் Mangai pangineer thungamizhalaiyeer கங்கை முடியினீர் சங்கை தவிர்மினே Gangai mudiyineer sangai thavirmine உமையை ஒரு பங்கில் உடையவரே! சிறந்த திருவீழிமிழஃயில் இருப்பவரே! கங்கையை திருமுடியில் சூடியவரே! சந்தேகத்தை நீக்குவீராக.

மங்கை—Lady—Uma பங்கு—part துங்கம்—சிறப்பு—famous கங்கை—Ganges முடி—crown of the head சங்கை—சந்தேகம்—doubt தவிர்மின்—நீக்குக—please remove

> காழி மாநகர் வாழி சம்பந்தன் Kaazhi maanagar vaazhi Sambandhan வீழி மிழஃமேல் தாழு மொழிகளே Veezhi mizhalaimel thaazhu mozhigalle.

#### திருச்சிற்றம்**பலம்**

காழி என்னும் பெரிய நகர்த்தில் வாழும் ஞானசம்பந்தர் திரு வீழிமிழ‰யின் பேரில் அடக்கமாக இப் பாடல்களேப் பாடி உள்ளார்.

காழி—seerkazhi மாநகர்—big town தாழும்—with respect வாழி—long live மொழிகள்—words; verses

These are the respectful verses sung by Sambandar of the town Seerkazhi on Thiru Veezhi Mizhalai.

திருமறைக்காடு

#### திருச்சிற் றம்பலம்

சதுரம் மறைதான் துதி செய்து வணங்கும்
Sadhuram marraithaan thudhi seydhu vannangum
மதுரம் பொழில் சூழ் மறைக்காட்டு உறை மைந்தா
Madhuram pozhil sūzh marraikkattu maindhaa
இது நன்கு இறை வைத்து அருள்செய்க எனக்குஉன்
Idhu nangu irrai vaiththu arull seyga enakku un
கதவம் திருக்காப்புக் கொள்ளும் கருத்தாலே.
Kadhavam thirukkaappuk kolllum karuththaals.

நான்கு வேதங்களும் துதித்து வணங்குவதும்—இனிய பொழில் கள் சூழ்ந்ததும் ஆன திருமறைக் காட்டில் இருக்கும் இறைவனே! இதை நன்ருக சிறிது (கருத்தில்) வைத்து எனக்கு அருள் செய்வா யாக! உன் (கோயில்) கதவு (தாமாகவே) மூடிக் கொள்ளுமாறு செய்க.

சதுரம்—நான்கு—four மறை—வே தம்—Vedas துதிசெய்து—worship வணங்கும்—bow down மதுரம் – sweet; fragrant பொழில்—groves மறைக்காடு—வே தாரண்யம்—Vedaranyam – the name of a place மறைக்காட்டு—at Maarraikkadu உறை—dwell மைந்தா—Oh Lord

(மைந்தன்—means strong man; also hence the Lord) நன்கு—well; suitably இறை—small quantity அருள் செய்க—bestow grace திருக்காப்புக் கொள்ளும்—to be shut கருத்து—idea; intention

The four Vedas worship and adore; Oh Lord dwelling at Thiru Marraikkadu surrounded by fragrant groves! Please direct your attention a little towards this and bestow grace with the intention of shutting the doors.

காழிந் நகரான் கலேஞானசம்பந்தன் Kaazhin nagaraan Kalaignaana Sambandan வாழ் இம் மறைக்காடண வாய்ந்து அறிவித்த Vaazh im marraikkaadanai vaayndhu arriviththa ஏழ் இன் இசை மாலே ஈர் ஐந்து இவை வல்லார் Ezh in isai maalai eer aindhu ivai vallaar வாழி உலகோர் தொழ வான் அடைவாரே. Vaazhi ulagor thozha vaan adaivaare.

#### திருச்சிற் றம்பலம்

சீர்காழி என்னும் நகரத்துக்கு உரியவன் கணேகளில் வல்ல ஞானசம்பந்தன். இந்தத் திருமறைக்காட்டில் வாழும் இறைவனே விரும்பிப் பாடியுள்ளார். இந்த இனிய ஏழிசை பொருந்திய பாமாலே பத்தும் வல்லவர்கள் உலகில் வாழும் மக்கள் தொழ வானத்தை அடைவர். காழி—Seerkazhi நகர்—town கலே—arts அறிவித்த—announced; sung வாய்ந்து—விரும்பி—with liking மாலே—garland ஏழிசை—the seven kinds of music ஈரைந்து—2×5=10 வல்லார்—well versed உலகோர்—inhabitants of the earth தொழ—to worship வான்—skies; heaven

தொழ—to worship அடைவர்—will reach

Gnana Sambandar is the resident of Seerkazhi; He is proficient in all arts, He has sung on the Lord of Thiru Marraikkadu. Those well versed in these ten verses with seven kinds of music will reach heaven worshipped by the inhabitants of the earth.

**திருமறைக்காடு** 

# திருச்சிற் றம்பலம்

வேயுறு தோளி பங்கன் விடம் உண்ட கண்டன் Veyurru thollipangan vidam unnda kanndan மிக நல்ல வீணே தடவி miga nalla veennai thadavi மாசறு திங்கள் கங்கை முடிமேல் அணிந்து என் Maasarru thing gall gang gai mudimēl annindhu en உளமே புகுந்த அதனுல் ullamē pugundha adhanaal ஞாயிறு திங்கள் செவ்வாய் புதன் வியாழன் வெள்ளி Gnaayiru thing gall sevvaay budhan viyaazhan velllli சனி பாம்பு இரண்டும் உடனே sani paambu irandum udane ஆசறு நல்ல நல்ல அவை நல்ல நல்ல Aasarru nalla nalla avai nalla nalla அடியார் அவர்க்கு மிகவே. adiyaar avarkku migavê.

மூங்கில் போன்ற தோள் உடைய உமையை ஒரு பங்கில் உடை யவர்; விஷத்தை உண்டு கண்டத்தில் நிறுத்தியவர்; நல்ல வீணையை வாசிப்பவர்; மறு இல்லாத சந்திரணயும் கங்கையையும் சடையில் அணிந்தவர்—அவர் என் மனத்தில் புகுந்தார். ஆகையால் சூரியன், சந்திரன், செவ்வாய், புதன், வியாழன், வெள்ளி, சனி, இராகு, கேது-ஆகிய ஒன்பது கிரகங்கள் குற்றம் உடையவை அல்ல; அவை எனக்கு நல்லவையே; நல்ல அடியார்களுக்கும் நல்லவையே.

வேய்—முங்கில்—bamboo உறு—போன்ற—like
தோளி – தோள் உடையவள்—having shoulders-Uma
பங்கன் – பங்கில் உடையவன்—having on one side
வீணே—a musical instrument—lute
மாசு அறு—மறு இல்லாத—spotless ஞாயிறு—சூரியன்—sun
பாம்பு—இராகு கேது என்னும் பாம்பு—snake named Raaghu
and Keathu

Umadevi having bamboo like shoulders, is on one side of His Form. He has the throat which has swallowed poison. He plays on the veena—a good musical instrument. He placed the spotless Moon and the Ganges on His Crown. He has entered my heart. Hence the Sun, the Moon, the Mars, the Mercury, the Jupiter, the Venus, the Saturn and the two snakes Raaghu and Keathu-these nine planets are good for me. To the devotees too, they are good and good for ever.

தேனமர் பொழில்கொள் ஆஃவிளே செந்நெல் துன்னி
Thénamar pozhilkoll aalaivillai sennel thunni
வளர் செம்பொன் எங்கும் நிகழ
vallar sempon engum nigazha
நான்முகன் ஆதியாய பிரமாபுரத்து
Naanmugan aadhiyaaya biramaapuraththu
மறை ஞான ஞான முனிவன்
marrai gnaana gnaana munivan

தானுறு கோளு நாளும் அடியாரை வந்து
Thaanuru kollu naallum adiyaarai vandhu
நலியாத வண்ணம் உரை செய்
naliyaadha vannnnam urai sey
ஆனசொல் மால ஓதும் அடியார்கள் வானில்
Aanasol maalai odhum adiyaargal vaanil
அரசு ஆள்வர் ஆண நமதே.
arasu aallvar aannai namadhē.

#### திருச்சி*ற்* றம்பலம்

வண்டுகள் பொருந்திய சோலேகள் சூழ்ந்தது—கரும்பு ஆலேகளே உடையது—செந்நெல் விளேவு உடையது—இவற்ருல் சிறந்த— செல்வம் உள்ளது—நான்கு முகங்களே உடைய பிரமன் பூசித்தது— இத்தகைய சிறப்புக்கள் உடையது பிரமாபுரம் (சீர்காழி). இவ் வூரில் வாழ்பவன், வேதஞானம் உடையவன், முனிவன் ஆகிய யான், ''தானுக வருகின்ற கோள்களும் நாள்களும் அடியார் களுக்குத் துன்பம் செய்யமாட்டா'' என்ற இங்ஙனம் பாமாலே பாடி இருக்கிறேன். இதனே அடியார்கள் பாடினுல் தேவர் உலகில் அரசாட்சி செய்வர்; இது நமது ஆணே.

தேன்—வண்டு—honey bee பொழில்—தோட்டம்—garden ஆலே – mill எங்கும்—everywhere நான்முகன்—பிரமன்—the four-faced Brahma மறைஞானம்—Vedic knowledge முனிவன் —saint கோள்—planets நாள்—stars உரைசெய்—சொன்ன—told (sung) சொல் மாலே —garland of poetry வான்—heaven ஆணே—High Command நமது—our

There are gardens where the bees hum. There are sugarcane mills. There are fields yielding paddy in abundance.
Rich it is with golden wealth everywhere. The four faced
Brahma conducted his worship—it was in Brahmapuram (Sir
kaazhi). There dwells a Saint with superior wisdom. He
possesses Vedic knowledge. In order that the planets and
stars shall not harass the devotees, he has sung this garland
of poetry. Those who sing this decad will rule in Heaven.
This is "our HIGH COMMAND".

**திருஆலவாய்** 

திருச்சிற் றம்பலம்

மங்கையர்க்கரசி வளவர்கோன் பாவை Mangaiyarkkarasi vallavarkon paavai வரி வளேக்கைம் மடமானி vari vallaik kaim mada maani பங்கயச் செல்வி பாண்டிமாதேவி Pang kayach selvi paanndi Maadevi பணி செய்து நாள்தொறும் பரவப் panni seidhu naall dhorrum paravap பொங்கு அழல் உருவன் பூத நாயகன் நால் Pongu azhal uruvan būdha naayagan naal வேதமும் பொருள்களும் அருளி vēdhamum porullgallum arulli அங்கயற்கண்ணி தன்னெடும் அமர்ந்த Ang gayar kanni thannodum amarnd dha ஆலவாய் ஆவதும் இதுவே aalavaai aavadhum idhuvē.

மங்கையர்களுக்கு அரசி; சோழ அரசனது மகள்; வரிகள் உள்ள வளேகளே உடைய கைகளே உடையவள்; மடம் பொருந்திய மானி என்ற பெயர் உடையவள்; தாமரை மலரில் உள்ள திருமகள் போன்றவள்; பாண்டிய அரசனது பட்டத்து அரசி ஆவாள். இவள் தொண்டுகள் புரிந்து ஒவ்வொரு நாளும் இறைவனேத் துதிப்பவள். இறைவன் நெருப்புப் போன்ற நிறம் உடையவன்; பூதங்களுக்குத் தஃவன்; நான்கு வேதங்களும் கூறியவன்; அழகிய கயல் போன்ற கண்களேயுடைய உமாதேவியொடு திரு ஆலவாய் என்ற திருக்கோயிலில் இருப்பவன். அத்திருக்கோயில் இதோ!

மங்கையர்—ladies வளவர்கோன்—Chola king பாவை—girl (daughter) வளே—bangles மானி—name of the queen மாதேவி—queen

அரசி—queen கை—hands பங்கயம் — தாமரை — lotus பங்கயச் செல்வி—Lakhmi goddess of Wealth. நாள்தொறும்—daily பரவ—to adore அழல்—நெருப்பு—fire பூதநாயகன்—Lord of the Bhuta ganas (Siva's hosts) கயல்—மீன்—a kind of fish கயல் கண்ணி—fish eyed ஆலவாய்—name of the temple at Madurai.

She is the Queen of the ladies. She is the daughter of the Chola King. She is called MAANI wearing bangles. She is Lakshmi, the goddess of Wealth. She is the Queen of the Pandya King. She adores Lord daily by doing service (in the temple).

The Lord is fire-coloured. He is the Lord of the Demons. (Siva's Hosts) He chants the four Vedas. He is the meaning of the Vedas. He resides with Uma, the fish-eyed. He is the presiding deity at Aalavay (the temple at Madurai).

பல்நலம் புணரும் பாண்டிமாதேவி Pal nalam punnarum paanndimaa devi குலச்சிறை எனும் இவர் பணியும் Kulach chirrai enum ivar pannium அந்நலம் பெறுசீர் ஆலவாய் ஈசன் Annalam perru seer aalavaai eesan திருவடி ஆங்குஇவை போற்றிக் Thiruvadi aangu evai potrik கன்னல் அம்பெரிய காழியுள் ஞான Kannal amperiya Kaazhiyull gnaana சம்பந்தன் செந்தமிழ் இவை கொண்டு Sambandan senthamizh ivai konndu இன்நலம் பாட வல்லவர் இமையோர் Innalam paada vallavar imaiyor ஏத்தவீற்று இருப்பவர் இனிதே Eththaveetru iruppavar inidhē.

# திருச்சிற்**றம்ப**லம்

பல நல்ல ருணங்களேப் பொருந்தி உள்ளவர்கள், பாண்டிய அரசேனது மேஃோவியாரும் ரூலச்சிறையாரும் ஆவர். இவர்கள் செய் துள்ள தொண்டுகளேப் போற்றியுள்ளார் சம்பந்தர். அழகிய நன்மைகளேயும், சிறப்பிணயும் உடையன, ஆலவாய் எனும் திருக்கோயிலில் உள்ள சிவபெருமானுடைய திருவடிகள்-இவற்றை யும் போற்றி உள்ளார் சம்பந்தர். இவர் கரும்பு விளேயும்படியான அழகிய பெரிய சீர்காழி எனும் தலத்தில் உள்ளவர்.

இப்பாடல்களேக் கொண்டு இனிய நன்மை பெறுமாறு பாடு வதில் வல்ல அடியார்கள் தேவர்கள் புகழுமாறு இனிமையாகச் சிறந்து வாழ்வார்கள்.

பல்-பல — many புணரும் — possess

இவர்—their அம் —beautiful சீர்—Praise

ஈசன்—Lord இ**வை** —th**es**e கன்னல்—sugar cane

பாட-=to sing

ஏத்த—to worship

நலம்—good qualities பாண்டிமாதேவி—the queen

of the Pandya King

பணி—services நலம்—good

ஆலவாய்—the name of the

Siva temple at Madurai

திருவடி—Holy Feet போற்றி—praise பெரிய—big

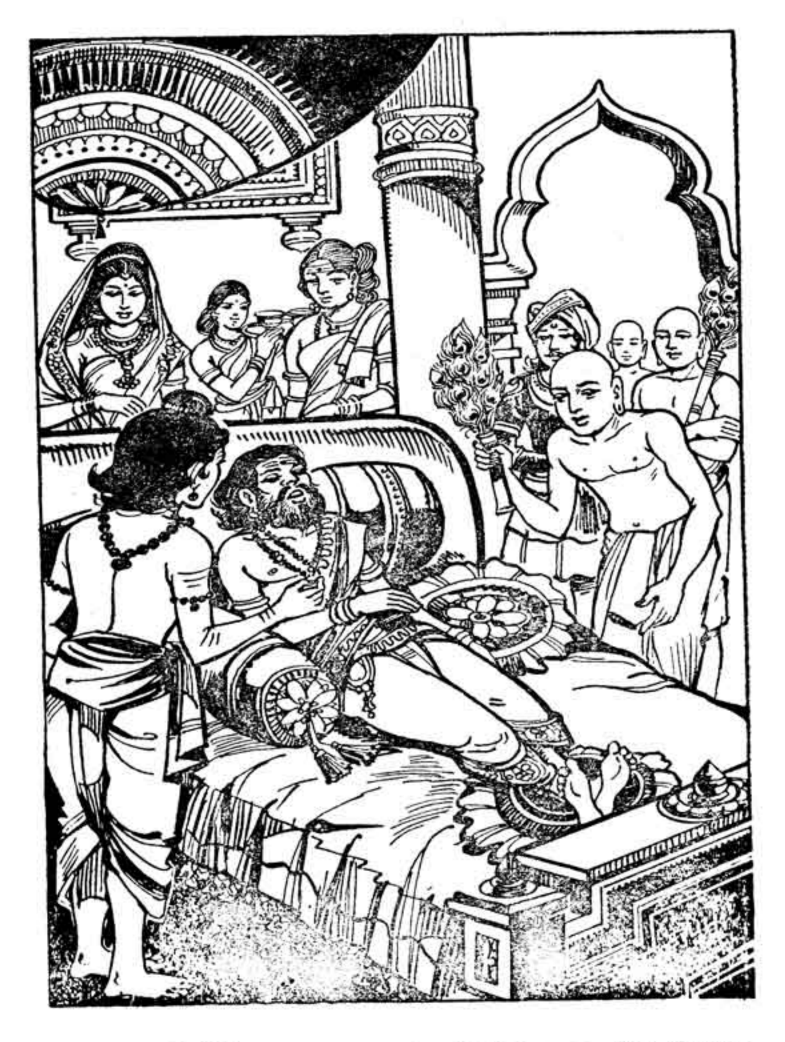
காழி-Sirkazhi, the birth place of Sambandar

செந்தமிழ்—(verses) Tamil இமையோர்—celestials

வீற்றிருப்பவர்—will be scated

with pomp

The Queen of the Pandya king and Kulacchiraiyar (the minister) do possess many good qualities. Their services have been praised by Sambandar. The Holy Feet of the Lord in the temple called Alavaay are beautiful, good and praise worthy. These also have been praised by Sambandar. He (Sambandar) resides at the beautiful and big Sirkazhi, where sugarcane abounds. Those devotees who capable of singing these verses sweetly and with goodness will be seated with pomp and worshipped by the celestials.



சமணரால் தீர்க்கமுடியாத மன்னர் நெடுமாறவின் வெப்பு நோயைச் சம்பந்தர் படுகம் பாடித் நீர்த் நுவைத்தல் The burning fever that could not be cured by the jains was cured by Sambandar by singing a decad

# திருஆலவாய்-திருநீற்றுப்பதிகம்

# திருச்சிற்றம்பலம்

மந்திரம் ஆவது நீறு வானவர் மேலது நீறு
Mandhiram aavadhu neerru Vaanavar mēladhu neerru
சுந்தரம் ஆவது நீறு துதிக்கப் படுவது நீறு
Sundharam aavadhu neerru thudhikkap paduvadhu neerru
தந்திரம் ஆவது நீறு சமயத்தில் உள்ளது நீறு
Thandhiram aavadhu neerru samayaththil ulllludhu neerru
செந்துவர் வாய் உமைபங்கன் திரு ஆலவாயான் திருநீறே.
Sendhuvar vaay umaipanggan thiru aalavaayaan thiruneerre.

திரு ஆலவாய் என்ற மதுரையில் உள்ள சிவபெருமான் சிவந்த வாயை உடைய உமையை ஒரு பங்கில் கொண்டவர்; அவருக்கு உரியது திரு நீறு இத் திருநீறு மந்திரம் ஆகி இருப்பது—தேவர்கள் தம் உடம்பின் மேல் பூசிக் கொள்வது—அழகாக இருப்பது—எல் லோரும் துதிப்பது—ஆகடுப் பொருளாக விளங்குவது—சைவசமயச் சின்னமாக இருப்பது.

மந்திரம்—mystic நீறு—விபூதி—Sacred Ash வானவர்—தேவர்—celestials சுந்தரம்—அழகு—beautiful துதி—praise; worship தந்திரம்—ஆகமம்—Agamas துவர்—சிவப்பு—red ஆலவாய்—மதுரையில் உள்ள கோயிலின் பெயர் - name of the Siva Temple at Madurai

The Lord of Thiru-Aalavai has the red-lipped Uma on one side of His Form. His sacred Ash—becomes a mystic one—is seen smeared on the bodies of the celestials—adds beauty—is praised by one and all—is the sum and substance of the Aagamas—and is the emblem of the divine path.

முத்தி தருவது நீறு முனிவர் அணிவது நீறு Muththi tharuvadhu neerru munivar annivadhu neerru சத்தியம் ஆவது நீறு தக்கோர் புகழ்வது நீறு Saththiyam aavadhu neerru thakkor pugazhvadhu neerru பத்தி தருவது நீறு பரவ இனியது நீறு
Paththi tharuvadhu neerru parava iniyadhu neerru
சித்தி தருவது நீறு திரு ஆலவாயான் திருநீறே.
Siththi tharuvadhu neerru thiru aalavaayaan thiruneerre.

திருநீறு மோட்சத்தைத் தருவது; முனிவர்கள் பூசிக் கொள் வது; எப்பொழுதும் உள்ளது; சிவனடியார்கள் புகழ்வது; பக்தி யைக் கொடுப்பது; வாழ்த்துவதற்கு இனிமையானது; எட்டுவகை சித்திகளேத் தருவது, திரு ஆலவாயில் எழுந்தருளி இருக்கும் சிவ பெருமானின் திருநீறு ஆகும்.

முத்தி—beatitude சத்தியம்—existing always முனிவர்—sages தக்கோர்—fitting persons (the devotees)

பக்தி—devotion பரவ —to adore

தெத்த—Siddhis (the eight super natural powers)

திரு ஆலவாய் — Aalavay is the name of the temple at Madurai திரு நீறு—விபூதி—(Vibhuthi) Sacred ash.

The Sacred Ash gives beatitude; the sages smear it; it is ever existing; the Siva devotoes adore it; it gives bhakti or devotion to god; it is fine to adore; it awards the eight Slddhis (super natural powers)-it is the sacred ash of the Lord at Thiru Aalavay.

ஆற்றல் அடல் விடை ஏறும் ஆலவாயன் திருநீற்றைப் Aatral adal vidai errum aalavaayan thiruneetraip போற்றிப் புகலி நிலாவும் பூசுரன் ஞான சம்பந்தன் Potrip pugali nilaavum pūsuran gnaana sambandhan தேற்றித் தென்னன் உடல் உற்ற தீப்பிணி ஆயின தீரச் Thetrith thennan udal utra theeppinni aayina theerach சாற்றிய பாடல்கள் பத்தும் வல்லவர் நல்லவர் தாமே. Chaatriya paadalgall paththum vallavar nallavar thaamē

திரு ஆலவாய் என்னும் மதுரைக்கோயிலில் இருக்கும் சிவ பெருமான் வலிமை பொருந்திய எருதை வாகனமாக உடையவர்; அப்பெருமானுடைய திருநீற்றைப் புகலியில் உள்ள ஞானசம்பந்தர் போற்றிஞர்; பாண்டியனது உடம்பில் இருந்த சுரநோய் போகு மாறு பாடிஞர்—இந்தப் பாடல்கள் பத்தையும் நன்ருக அறிந்தவர் நல்லவர் ஆவர்.

ஆற்றல்—வலிமை—strength அடல்—கொல்லும்—that kills புகலி—சீர்காழிக்குரிய பெயர்—another name of Sirkaazhi பூசுரன்—அந்தணன்—brahmin தென்னன்—பாண்டியன்—Pandya King தீப்பிணி—சுரநோய்—the chronic disease சாற்றிய—பாடிய—sung

The Brahmin Gnaanasambandhar dwells in Pugali (Sirkazhi). He has sung in praise of the Sacred Ash of the Lord of Thiru Aalavai who rides on a robust bull. By this he has cured the dangerous disease which afflicted the body of the Pandya king. Those well-versed in these ten verses will become good.

திருநள்ளாறு

### திருச்சிற்றம்**ப**லம்

தளிர் இள வளர் ஒளி தனதெழில் தருதிகழ் மஃமகள்
Thallir illa vallar olli thanadhezhil tharuthigazh malaimagall
குளிர் இள வளர் ஒளி வனமுஃ இணேயவை குலவலின்
Kullir illa vallar olli vanamulai innaiyavai kulavalin
நளிர் இள வளர் ஒளி மருவு நள்ளாறர்தம் நாமமே
Nallir illa vallar olli maruvu Nallllarrartham naamame
மிளிர் இள வளர் எரி இடில் இவை பழுதிஃ மெய்ம்மையே.
Millir illa vallar eri idil ivai pazhudilai meymmaiyē.

ஒளி பொருந்திய இளந்தளிர் போன்ற அழகு விளங்குபவள் உமை; அவள் குளிர்ந்த இளமையான வளர்கிற ஒளியுடைய அழகை உடையவள். சிவபெருமான் பெருமையுடையவர்; (என்றும்) இளேயவர்; ஒளி பொருந்தியவர்; திருநள்ளாறு என்ற தலத்தில் இருப்பவர்; அவருடைய விளங்கும்படியான திருநாமம் பொருந்திய (ஏட்டை) வளரும் படியான நெருப்பில் இட்டால் இந்த ஏட்டுக்குப் பழுது இல்ஃ; இது உண்மை.

தளிர்—sprout
வளர் ஒளி—growing light or hue
எழில்—அழகு—beauty
இகழ்—விளங்கு தல்—famous
மலேமகள்—the daughter of mountain (Imavan)-Uma
குளிர்—cool
குலவலின்—as he enjoys
நளிர்—famous
நள்ளாறர்—திருநள்ளாறு என்னும் தலத்தில் இருக்கும் சிவன்—
Lord Siva residing at Thiru Nallllaarru
நாமம்—பெயர்—name மிளிர்—shine
எரி இடில் —if placed in flames
பழுது இலே—nothing untoward will happen
மெய்ம்மை—உண்மை—true

The hue of Uma (daughter of Mountain Imavan is like the beauty of the growing young sprout. She has cool youthful growing beauty. The Lord Siva is famous; (always) young; glowing; residing at Nallllaarru. This (palmleaf) contains His glorious name. If it is placed in the flame, nothing untowar d will happen. This is true indeed.

ிற்றிடை அரிவைதன் வனமுலே இணேயொடு செறிதரும் Sitridai arivaithan vanamulai innaiyodu serritharum நற்றிறம் உறு கழுமல நகர் ஞானசம்பந்தன் Natrirum urru kazhumala nagar Gnaanasambandhan கொற்றவன் எதிரிடை ஏரியினில் இட இவை கூறிய Kotravan ethiridai eriyinil ida ivai kūrriya சொல்தெரி ஒருபதும் அறிபவர் துயர் இலர் தூயரே. Soltheri orupathum arribavar thuyar ilar thoyarē. சிறிய இடை உடைய அரிவையாகிய உமா தேவியின் அழகைப் பொருந்துபவர் (சிவபெருமான்); அவருடைய நல்ல புகழ்களே (ப்பாடிஞர்) சீர்காழியில் உள்ள ஞானசம்பந்தர்; (அங்ஙனம் பாடிய பாட்டு உள்ள ஏட்டை) அரசன் முன்னிஃயில் நெருப்பில் இட்டார்; (நெருப்பில் இடும்பொழுது) பாடிய புகழ் பொருந்திய (இப் பாடல்கள்) பத்தும் அறிபவர் துயர் இல்லா தவர் ஆவர்; தூய்மை உடையவரும் ஆவர்.

சிற்றிடை—tender waist அரிவை-பெண்—lady வன-அழகிய—attractive இண்-இரண்டு—twain திறம்-புகழ்—fame கழுமலம்-சீர்காழி —Sirkaazhi நகர்—town கொற்றவன்-அரசன்—king எதிர்—in the in:mediate presence எரி-நெருப்பு—fire இவை – these ஒருபது-பத்து—ten (verses) துயர்இலர்—sorrow none தூயர் - pure

(Lord Siva) dwells with the beautiful Lady (Uma) with slender waist. Gnaana Sambandar of Sirkazhi has sung His praise and in the king's presence he placed the palm leaf in the fire. Those who know these ten verses will have no sorrow; they are pure.

# இரு ஆலவாய்-இருப்பாசுரம்

#### திருச்சிற்றம்பலம்

வாழ்க அந்தணர் வானவர் ஆனினம் Vaazhga andhannar vaabavar aaninam வீழ்க தண்புனல் வேந்தனும் ஓங்குக Vee∠hga thannpunal vēndhanum ongguga ஆழ்க தீயதெல்லாம் அரன் நாமமே Aazhga theeyadhellaam aran naamamē சூழ்க வையகமும் துயர் தீர்கவே Sūzhga vaiyagamum thuyar theergavē

அந்தணர் வாழ்க! தேவர்களும் பசுக் கூட்டங்களும் வாழ்க! மழை பெய்க! அரசன் ஓங்கி வளர்க! கெடுதிகள் எல்லாம் ஒழிக! சிவபெருமான் திருப்பெயரே உலகம் முழுதும் பரவுக! மக்களுடைய துன்பம் எல்லாம் தீர்வதாகுக! வாழ்க—long live
ஆன் இனம்—பசுக்கூட்டம்—herd of cows
ஓங்குக—grow, prosper ஆழ்க—submerge தீயது—bad அரன்—Siva சூழ்க—spread

Long live Brahmins! Long live the celestials and the herd of cows! Let the king prosper and live long! Let everything bad be overwhelmed! Let the name of Siva be spread through out the world! Let miseries of the world vanish!

நல்லார்கள் சேர் புகலி ஞான சம்பந்தன் நல்ல
Nallargall ser pugali Gnaana Sambandhan nalla
எல்லார்களும் பரவும் ஈசணே ஏத்து பாடல்
Ellaargallum paravum eesanai ēththu paadal
பல்லார்களும் மதிக்கப் பாசுரம் சொன்ன பத்தும்
Pallaargallum madhikkap paasuram sonna paththum
வல்லார்கள் வானேர் உலகாளவும் வல்லர் அன்றே.
Vallaargal vaannēr ulagallavum vallar andrē.

# திருச்சிற்றம்பலம்

சிறந்தவர்கள் இருக்கும் புகலி என்ற சீர்காழியில் சம்பந்தர் வாழ்கிருர்; இச்சம்பந்தர் எல்லாரும் துதிக்கும் சிவபெருமானே நல்ல பாடல்களால் துதித்து இருக்கிருர்; அப்பாசுரங்கள் பத்தும் பலரும் மதிக்கும் வண்ணம் இருக்கின்றன; இவற்றை வல்லவர் தேவர் உலகத்தை ஆட்சி செய்யும் சக்தி உடையவர் ஆவர்.

நல்லார்க**ள் — சிறந்தவர்கள் —** perfect men பரவும் **— போற்றும் —** adore **பாசுரம் —** பாட்டு — verse

Sambandhar resides at Pugali (Sirkaazhi) where perfect men live. Siva is adored by one and all. Sambandhar has sung on Him ten verses which are adored by many. Those well-versed in them are capable of ruling the world of the celestials.

# திருஆலவாய்

#### திருச்சிற்றம்பலம்

லிடலால வாயிலாய் விழுமியார்கள் நின்கழல்
Veedalaala vaaiyilaay vizhumiyaargal ninkazhal
பாடலால வாயிலாய் பரவநின்ற பண்பனே
Paadalaala vaayilaay paravanindra pannbane
காடலால வாயிலாய் கபாலிநீள் கடிம்மதில்
Kaadalaala vaayilaay kapaalineell kadimmadhil
கூடலால வாயிலாய் குலாயது என்ன கொள்கையே.
Kūdalaala vaayilaay kulaayadhu enna kollgaiyē.

ஞானிகள் முத்தியை விரும்புவர்; வேறு எதையும் விரும்ப மாட்டார்கள்; உன்னுடைய திருவடிகளேப் பாடி புகழ்வார்கள். அவர்கள் பாடிப் பரவுமாறு நிற்பவனே! சுடுகாடு தவிர்த்து வேறு இடத்தை விரும்பாதவனே! கபாலி என்ற பெயருடைய நீண்ட காவலே உடைய மதில் உடையது ஆலவாய் என்ற திருக்கோயில். மதுரைக்குக் கூடல் என்ற பெயருண்டு. அதில் ஆலவாய் என்ற கோயிலில் இருப்பவனே! நீ (கால் மாறி) ஆடியதன் கருத்து என்ன?

```
வீடு அலால் — முத்தி அல்லாமல் —excepting beatitude
அவா—விருப்பம்—liking
                              இலாய்—இல்லாமல் – without
விழுமியார்கள்—great devotees possessing superior wisdom.
கழல்—anklet—feet
                              பாடல்—singing
வாயிலாய் —through
                              பரவ-to adore
பண்பன்—Lord having the quality
காடு—சுடுகாடு—cremation ground (the universe when every-
                     thing is destroyed at the final deluge).
அலால்—without
                              கபாலி-name of the enclosure
நீள்—long
                              கடி—காவல் - guard
மதில்—enclosing wall
                              கூடல்-name of Mathurai.
ஆலவாய்—name of the temple at Madurai
குலாயது—liking
                              என்ன-what
கொள்கை—idea
```

The devotees possessing superior wisdom have a liking for beatitude; they do not like any other thing. They adore your

feet. You possess the quality of being adored. You like not any place except the cremation ground.

Alavai the temple is surrounded and guarded by a long wall enclosure called kapaali. You changed your leg in the Dance. What does it signify?

போயநீர் வளங்கொளும் பொருபுனல் புகலியான்
Poyaneer vallankollum porupunal pugaliyaan
பாயகேள்வி ஞானசம்பந்தன் நல்ல பண்பிஞல்
Payakellvi Gnaanasambandhan nalla pannbinaal
ஆயசொல்லின் மாலேகொண்டு ஆலவாயின் அண்ணலேத்
Aayasollin maalaikonndu aalavaayin annnnalaith
தீயதீர எண்ணுவார்கள் சிந்தையாவர் தேவரே.
Theeyatheera ennnnuvaargall sindhaiyaavar dhevare.

#### திருச்சிற்றம்**பலம்**

பாயும் நீரை உடையது—அலே மோதும் வெள்ளம் உடையது, புகலி என்ற சீகாழி. அச்சீகாழியில் பிறந்தவன் - பரந்த ஞானம் உடையவன் - திருஞானசம்பந்தன். நல்ல பண்புகள் பொருந்திய சொற்களால் ஆன பாமாலே பாடிஞன். அப்பாமாலே கொண்டு ஆலவாய் என்ற கோயிலில் உள்ள கடவுளேத் தீமைகள் நீங்குமாறு துதித்தால் தேவர்களும் அவர்களே நினேப்பார்கள்.

போய நிர் -பாயும் நிர்—water that flows
பொரு புனல் —dashing waters புகலி—name of Sirkaazhi
புகலியான்—a resident of Sirkaazhi—Thirugnanasambandar
பாய கேள்வி —wide knowledge நல்ல பண்பு—good habits
சொல்லின் மாஃ—garland of words (or verses).
ஆலவாயின் அண்ணல்—the lord of the temple Aalavaay.
தியதிர—to get rid of evil deeds
எண்ணு வார்கள்—those who worship
சிந்தை ஆவர்—entertain in minds.
தேவர்—the celestials

Pugali is another name for Sirkazhi. It is fertile with flowing and dashing waters. It is the place of Thirugnana

Sambandan with sound wisdom. He has sung this garland of poetry. Those who worship the Lord with these verses will be rid of their evil deeds and the celestials will think of them.

#### திருஅண் ணுமலே

### திருச்சிற்**ற**ம்பலம்

பூவார் மலர்கொண்டு அடியார் தொழுவார் புகழ்வார் Pūvaar malarkonndu adiyaar thozhuvaar pugazhvaar

வானுோ்கள்

vannörgall

மூவார் புரங்கள் எரித்த அன்று மூவர்க்கு அருள் செய்தார் Mūvaar purangall eriththa andru mūvarkku arull seydaar தூமா மழைநின்று அதிர வெருவித் தொறுவின் நிரை ஓடும் Thūmaa mazhai nindru adhira veruvith thorruvin nirrai odum ஆமாம் பிணேவந்து அணேயும் சாரல் அண்ணுமஃயாரே. Aamaam pinnai vandhu annaiyum saaral annnnaamalaiyaarē.

கொத்தாக உள்ள மலர்களேக் கொண்டு அடியார்கள் தொழு வார்கள்; தேவர்கள் புகழ்வார்கள். பகைவர்களுடைய மூன்று புரங்களே எரித்த காலத்தில் அந்த மூவருக்கும் அருள் செய்தார். தூய பெரிய மேகங்கள் இடியுடன் (மழைபெய்ய) பயந்து கூட்டத் தோடு அழகிய பெண்மான்கள் சேரும் சார‰ உடைய திருவண்ணு மீலயில் உள்ள பெருமான்.

பூவார் மலர்—bunch of flowers

அடியார் – devotees

*தொழுவார்*—worship

புகழ்வார்—adore

வானேர்கள்—celestials

மூவார்—inimical

புரங்கள்—towns

எரித்த—burnt அன்று—that day

முவர்க்கு—to the three (Tharakaksha, Kamlaksha and Vithyun mali)

அருள்செய்தார்—bestowed grace

*தா*—pure

மாமழை—big Clouds

அதிர—to make noise

தொறுவின் நிரை—(in large numbers)

ஓடும் — run

ஆம்ஆம்-beautiful

பிணே—பெண்மான்—hind சாரல்—(mountain) slope அண்ணுமலேயார்—the Lord of Thiru Annamalai

The devotees worship the Lord with bunch of flowers. The celestials adore Him. On burning the three fortresses of the foes, the Lord bestowed grace on those three. The pure clouds shower rain with thunder and the hinds fearing run towards the slope of Thiru Annamalai

அல் ஆடு அரவம் இயங்கும் சாரல் அண்ணுமஃயாரை
Al aadu aravam iyangum saaral Annnnaamalaiyaarai
நல்லார் பரவப் படுவான் காழி ஞானசம்பந்தன்
Nallaar paravap paduvaan kaazhi Gnaana Sumbandan
சொல்லால் மலிந்த பாடல் ஆன பத்தும் இவை கற்று
Sollaal malindha paadal aana paththum ivai katru
வல்லார் எல்லாம் வானேர் வணங்க மன்னி வாழ்வாரே.
Vallaar ellaam vaanor vannanga manni vaazhvaarē

### திருச்சி*ற்* றம்பலம்

இரவில் படம் எடுத்து ஆடும் பாம்புகள் செல்லும் சாரலே உடைய திரு அண்ணுமலேயில் உள்ள கடவுளே, நல்லவர்கள் போற்றும் சீர்காழியில் உள்ள ஞானசம்பந்தர் புகழ் பொருந்திய பாடல்கள் பாடியுள்ளார். இப்பாடல்கள் பத்தும் கற்று வல்லவர் எல்லோரும் தேவர்கள் வணங்க நிலேபெற்று வாழ்வார்கள்.

அல்—night அரவம்—பாம்பு: snake
இயங்கும்—செல்கிற —going சாரல்—slope
அண்ணுமஃயார்—the Lord of Thiru Annamalai
நல்லார்—the virtuous.
பரவப்படுவான் – போற்றப்படுபவன்—one adored by
சொல்—famous மலிந்த—abound in
கற்றுவல்லார்—well versed
வானேர்—celestials வணங்க—bowdown
மன்னிவாழ்வார்—live permanently.

At the slopes of Annamalai snakes dance in the nights. Gnanasambandar, adored are virtuous has sung on the Lord of Thiru Annamalai. Those who are well versed in those ten verses will be seated in heaven worshipped by the celestials.

# **திருமயிலாப்பூர்**

# திருச்சிற்**ற**ம்பலம்

மட்டிட்ட புன்னேயங் கானல் மடமயிலக்
Mattitta punnaiyang kaanal madamayilaik
கட்டிட்டங் கொண்டான் கபாலீச்சரம் அமர்ந்தான்
Kattittang konndaan kapaaleechcharam amarndhaan
ஒட்டிட்ட பண்பின் உருத்திர பல்கணத்தார்க்கு
Ottitta pannbin uruththira palgannaththaarkku
அட்டிட்டல் காணதே போதியோ பூம்பாவாய்.
Attittal kaannaadhē rodhiyō pūmpaavaay.

வாசனே வீசும் புன்னேமரச் சோலேகளே உடையது மயிலே; சிவன் மயிலேயில் இருக்க விரும்பிக் கபாலீச்சரம் என்னும் கோயிலில் இருக் கிருன்; நெருங்கி இருக்கும் பண்பு உடையவர்கள் சிவன் அடியார் கள்? அவர்கள் கூட்டமாக இருக்கிருர்கள்; அவர்களுக்கு உணவு இடுதல் ஆகிய சிறப்பைப் பார்க்காமல் போவாயோ? பூம் பாவையே!

மட்டு—வாசனே—pleasant smell
புன்னே—ஒருவகை மரம்—a kind of tree
கானல்—கடற்கரைச்சோலே—a garden on the shore
கட்டு—எல்லே – boundary இட்டம்—விருப்பம்—liking
கபாலீச்சரம்—the name of the temple at Mailappoor
அமர்ந்தான்—இருந்தான்—presided
ஒட்டு—சேர்ந்து இரு—bound together
பண்பு – குணம்—character
உருத்திரர்—சிவன் அடியார் – Siva devotees
பல்கணத்தார்—பல கூட்டங்கள்—many groups
அட்டு இட்டல்—சமைத்து இடுதல்—cook and serve
பூம்பாவாய்—Vocative of poompaayai



இறந்த பூம்பாவை உயிர்பெற்றெழுப் பாடுதல் sings, to bring poompavai back to life.

Mailappoor is full of Punnai groves spreading pleasant smell. The Lord has a liking to take abode at Mailappor. He is stationed in the temple called Kapaaleecharam. Devotees of Siva have the characteristic of being together. Many are gathered there. Is it good on your part to depart without feeding them? Oh Poompaavai!

கானமர் சோஃக் கபாலீச்சரம் அமர்ந்தான்
Kaanamar solaik Kapaaleechcharam amarndhann
தேனமர் பூம்பாவைப் பாட்டாகச் செந்தமிழான்
Thenamar pūmpaavaip paattaagach chenthamizhaan
ஞானசம்பந்தன் நலம்புகழ்ந்த பத்தும் வல்லார்
Gnaanasambandhan nalampugazhndha paththum vailaar
வானசம் பந்தத் தவரோடும் வாழ்வாரே.
Vaanasam bandhath thavarodum vaazhvaarē.

#### திருச்சிற்ற**ம்**பலம்

கடற்கரையில் அடர்ந்த சோலேகளே உடையது கபாலீச்சரம் அக்கோயிலில் இறைவன் இருக்கின்ருர்; செந்தமிழர் ஆகிய சம்பந்தர், அவர் பேரில் ''பூம்பாவைப் பாட்டு'' என்று பாடி இருக் கிருர்; அதில் பூம்பாவையின் நலங்களேப் புகழ்ந்து பாடி இருக்கிருர்க இப்பாடல்கள் பத்தும் வல்லவர் வரனத்தில் வாழும் தேவரொடு வாழ்வார்கள்.

பூம்பாவைப் பாட்டு—verses on Poompaavai சம்பந்தத்தவர்—தொடர்பு உடையவர்—connected with heaven; வானசம்பந்தத்தவர்—celestials

Oh Him who presides in the temple called Kapaaleecharam surrounded by dense groves, the Tamilian Gnaanasambandhar sang the ten verses on Poompaavai praising her qualities. Those wellversed in them will live with the celestials in heaven.

#### நிருநல்லூர்ப் பெருமணம்

#### திருச்சிற்றம்பலம்

கல்லூர்ப் பெருமணம் வேண்டா கழுமலம்
Kallūrp perumannam vēnndaa kazhumalam
பல்லூர்ப் பெருமணம் பாட்டுமெய் ஆய்த்தில
Pallūrp perumannam paattumey aayththila
சொல்லூர்ப் பெருமணம் சூடலரே தொண்டர்
Sollūrp perumannam sūdalarē thonndar
நல்லூர்ப் பெருமணம் மேய நம்பானே.
Nallūrp perumannam mēya nambaanē.

அம்மி மிதித்துச் செய்யும் திருமணம் எனக்கு வேண்டாம். சீர்காழி முதல் பல தலங்களில் சிறந்த பாடல்களேப் பாடி இருக் கிறேன்; (நான் திருமணம் செய்து கொண்டால்) அப்பாடல்களின் பொருள் உண்மையாகாமல் போகும்; தொண்டர்களும் நல்ல மணம் உடைய சொல் மாலேகளாக அவற்றை உனக்குச் சூட்ட மாட்டார்கள். நல்லூரில் "பெருமணம்" என்ற கோயிலில் உள்ள இறைவனே!

கல்—அம்மி—grinding stone மணம்—கல்யாணம்—marriage கழுமலம்—சீர்காழி—another name for Sirkaazhi மெய்—உண்மை —truth சூடலர் —சூட்டமாட்டார்கள்—will not decorate தொண்டர்—அடியார்—devotees நம்பன் – இறைவன்—Lord பெருமணம்—Name of the temple at Nallur. This place is now called Aacchaal puram (ஆச்சாள் புரம்)

The marriage by placing the legs of the bride on the grinding stone, I do not want. In several places from Kazhamalam, I sang verses fragrant. (Should I enter into family life) the purport of the verses will not become true. Then the devotees may not decorate you with those fragrant garland of words. Oh Lord, presiding in the temple called Perumannam at Nallur.

நறும்பொழில் காழியுள் ஞான சம்பந்தன் Narrumpozhil kaazhiyul Gnaana Sambandhan பெறும்பத நல்லூர்ப் பெருமணத் தாண Perrumpadha nallārp perumannath thaanai உறும்பொருளால் சொன்ன ஒண்தமிழ் வல்லார்க்கு பாபா porullaal sonna onnthamizh vallaarkku அறும்பழி பாவம் அவலம் இலரே. Arrum pazhi paavam avalam ilarē.

#### **திருச்சிற்றம்பலம்**

வாசனே பொருந்திய சோலேகளேயுடைய சீர்காழியில் உள்ளவர் ஞான சம்பந்தர்; அவர் மோட்சம் தரும் நல்லூர்ப் பெருமணம் என்ற தலத்துக் கடவுளேப் பாடி இருக்கிருர்; அக் கடவுளே அடைய வேண்டும் என்று ஒளி பொருந்திய தமிழில் சொல்லி இருக்கிருர்; அவற்றை நன்ருகப் படித்தவர்கள் பழிபாவம் துன்பம் இல்லா தவர் ஆவர்.

நறும்—வாசனே—fragrance காழி—சீர்காழி—Sirkaazhi பதம்—பதவி, மோட்சம்—salvation பொருள்—subject matter ஒண்—ஒளி—glowing பழி—guilt பாவம்—sin துன்பம்—misery

Sirkaazhi is a place surrounded by fragrant groves. There lives Gnaanasambandhar. He sang the Lord of Nallurpperumanam, the subject matter being salvation. Sing the decad of verses glowing and get rid of guilt, sin and misery.

### நமச்சிவாயத் திருப்பதிகம்

# திருச்சிற்**ற**ம்பல**ம்**

காதல் ஆகிக் கசிந்து கண்ணீர் மல்கி Kaadhalaagik kasindhu kannnneer malgi ஓதுவார் தமை நன்னெறிக்கு உய்ப்பது odhuvaar thamai nannerrikku uyppodhu



திருஞானசம்பந்தர் திருமணுக்கோலத்தில் காணப்படுதல் Thirugnana Sambandar seen in his wedding garments —6—

வேதம் நான்கினும் மெய்பொருள் ஆவது Vēdham naanginum meypporull aavadhu நாதன் நாமம் நமச் சிவாயவே. Naadhan naamam namachchivaayavē.

சிவபெருமானுடைய திருப்பெயர் ''நமசிவய'' என்பது. இது நான்கு வே தங்களிலும் உண்மையான பொருள் ஆக விளங்குவது: இதனே அதிக அன்போடு—மனம் உருகி—கண்களில் நீர் வடியச் சொன்னுல் சொல்கிறவர்களே நல்ல வழியில் செலுத்தும்.

கா தல்—விருப்பம்—liking கசிந்து—கரைந்து—melting கண்ணீர்—tears ஒதுவார்—சொல்கிறவர்—those that chant நன்னெறி—நல்லவழி—right path உய்ப்பது—செலுத்துவது—lead to மெய்ப்பொருள்—real object (sum and substance) நா தன்— தலேவன்—Lord நாமம்—பெயர்—name

The sacred name of the Lord is "Na Ma Si Va Ya"—the mystic five letters. It is the sum and substance of the Vedas four. Chant the five letters with love, even with tears, and they will lead you along the path of righteousness.

நந்தி நாமம் நமச்சிவாய வெனும்
Nandhi naamam namachchivaaya venum
சந்தையால் தமிழ் ஞானசம்பந்தன் சொல்
Sandhaiyaal thamizh Gnaanasambandhan sol
சிந்தையான் மகிழ்ந்து ஏத்த வல்லார் எலாம்
Sindhaiyaan magizhndhū eththa vallaarelaam
பந்த பாசம் அறுக்க வல்லார்களே.
Bandha paasam arrukka vallaargalle

# திருச்சிற்றம்பலம்

நந்தி என்ற சிவபெருமானின் பெயர் 'நமச்சிவய' இதையே தமிழ் வல்ல ஞானசம்பந்தர் இசையுடன் பாடியுள்ளார்; இப் பாடல்களே மனதில் சந்தோஷத்துடன் பாடுபவர்கள், பந்தமும் பாசமும் அறுப்பார்கள். நந்தி—Lord Siva சந்தை—இசை—rhythm (music) எலாம்—எல்லாம்—all பந்தம்—கட்டு—bondage பாசம்—பற்று—attachment

The sacred name of Nandhi-Lord-Siva is "Na Ma-Si Va Ya". This as subject Gnanasambandhar, proficient in Tamil, sang these verses set to rhythm. All those that sing them with joy do sever their connection to bondage and attachment.

ஓம் திருச்சிற்றம்பலம்

## திருநாவுக்கரசர்

தேவாரத்திரட்டு





SELECTIONS
FROM THE THEVALLAM
OF

Thirunaavukarasar



#### திருச்சிற்றம்பலம்

உமாபதி சிவாசாரியார் அருளிச் செய்த திருத்தொண்டர் புராண சாரப் பாடல்களில் திருநாவுக்கரசு சுவாமிகளின் தோத்திரப் பாடல்

போற்று திருவாமூரில் வேளாண் தொன்மைப் பொருவில் கொறுக்கையர் அதிபர் புகழஞர் பால் மாற்றரும் அன்பினில் திலகவதியாம் மாது வந்து உதித்த பின்பு மருள் நீக்கியாரும் தோற்றி அமண் சமயமுறும் துயரம் நீங்கத் துணேவர் அருள் தரவந்த சூலே நோயால் பாற்றரு நீள் இடர் எய்திப் பாடலிபுரத்தில் பாழி யொழித்து அரன் அதிகைப் பதியில் வந்தார்

வந்து தமக்கையர் அருளால் நீறு சாத்தி வண் தமிழால் நோய் தீர்ந்து வாக்கின் மன்னுய் வெந்த பொடி விடம்வேழம் வேலே நீந்தி வியன் சூலம் கொடி யிடபம் விளங்கச்சாத்தி அந்தமில் அப்பூதி மகன் அரவு மாற்றி அருட் காசு பெற்று மறை அடைப்பு நீக்கிப் புந்தி மகிழ்ந்து ஐயாற்றில் கயிலே கண்டு பூம்புகலூர் அரன் பாதம் பொருந்தினரே

# Verses from "THIRUTH THONDAR PURANA SAARAM" by Umapathi Sivacharya on THIRUNAVUKKARSAR SWAMIGAL

At Thiruvamur there was a Vellala by name Pugazhanaar. He belonged to a class called Korukkaiyar Kudi (@காறுக்கையர் குடி). After a daughter who was named Thilakavathiyar, a son was born who was called Marulneekkiyar. He joined the Jaina College (at Patali) and to redeem him Thilakavathiyar prayed to the Lord. By His grace he was afflicted with a colic disease called Soolai (&&). Hence he left the monastry at Patali and came to Thiruvathigai.

As he came his sister offered him the Holy Ashes which he smeared over his body sang a decad in Tamil and got relief from the disease. He thereafter came to be known as Thirunavukkarasar. He came out alive from a burning kiln in which he was placed. He was fed with poisoned food which did him no harm. The royal elephant was incited but it did not injure him. He was thrown into the sea tied to a boulder, but using it as boat sailed safely to the shore.

At his request, a Trident and Bull were impressed on his shoulders by the grace of the Lord. He brought back life to the son of Appoothi who was bitten by a cobra. At Thiru veezhimizhalai he was offered a gold coin daily. At Thirumaraikkadu he caused to open the doors of the closed gateway by improvising a decad. He got the darsan of Kailas at Thiruvaiyaru and at last he attained the feet of Siva at Pugalur.

#### திருச்சிற்றம்ப**லம்**

### திருநாவுக்கரசு சுவாமிகள் வரலாறும் திருப்பாடல்களும்

சிவம் பெருக்கும் தமிழ்நாட்டில் (தென் ஆர்க்காடு மாவட் டத்தில்) நிருவாமூர் என்ற தலம் இருக்கிறது. இத் தலத்தில் உள்ள வேளாளர்கள் சிறந்த சிவ பக்தி உடையவர்கள். அவர்களில் ஒருவர் புகழுஞர் என்பவர். இவர் மீனவியின் பெயர் மாநினியார். இவர்களுக்கு முதலில் ஒரு பெண் குழந்தை பிறந்தது. அக் குழந்தைக்குத் நிலகவநியார் என்று பெயரிட்டார்கள். பிறகு ஒர் ஆண் குழந்தை பிறந்தது. அந்த ஆண் குழந்தைக்கு மருள் நீக்கியார் என்று பெயர் சூட்டிஞர்கள்.

மருள் நீக்கியார் நன்முகப்படித்தார்; நல்ல ஒழுக்கம் உடைய வராக இருந்தார்; பல சிறந்த குணங்களேயும் கொண்டி ருந்தார்.

அந் நாளில் இவருடைய தந்தையும் தாயும் இறந்து போஞர் கள். மருள் நீக்கியார் தம் தமக்கையின் ஆதரவில் வளர்ந்தார்; பல சமயங்களேப் பற்றியும் நன்கு படித்தார்.

திருவாமூருக்கு அருகில் பாடலிபுரம் என்ற பெயரில் ஓர் ஊர் இருந்தது. அதற்குத் திருப்பாதிரிப் புலியூர் என்றும் பெயர் உண்டு. அங்கே, சில சமண சமயத் துறவிகள் இருந்தார்கள். அத் துறவிகள் சமண சமயத்தைப் பற்றி நன்ருக அறிந்தவர்கள். அவர்களிடத்தில் சமண சமயக் கொள்கைகளேக் கற்பதற்கு மருள் நீக்கியார் சென்ருர்; நன்கு படித்தார்; சைவ சமயத்தைக் கைவிட்டார்; சமண சமயத்தைத் தழுவிஞர்.

இவருடைய அறிவைச் சமணர்கள் புகழ்ந்தார்கள். இவருக்குத் தருமசேனர் என்ற பட்டத்தையும் கொடுத்தார்கள். இவர் புத்த சமயத்தவரை வாதில்வென்று சிறந்து விளங்கிஞர்.

தம்பி சமணர் ஆன செய்தியைத் திலகவதியார் **கேள்விப்** பட்டார்; வருந்திஞர்; த<mark>ம் ஊருக்கு அ</mark>ருகில் உள்**ள திருவதிகை** என்ற ஊருக்கு போஞர்; அவ்வூர்க் கோயிலுக்குத் தி**னமும்**  போவார்; கோயிலில் பல தொண்டுகளேச் செய்வார்; இறைவனே வணங்குவார்; "சிவபெருமானே; எனக்கு ஒரே ஒரு தம்பி; அத் தம்பி வேறு சமயத்துக்குப் போய் விட்டான்; என் தம்பி மறுபடியும் சைவ சமயத்துக்குத் திரும்பி வர வேண்டும்; கடவுளே! நீதான் அருள் செய்ய வேண்டும்'' என்று நாள்தோறும் வேண்டிக் கொள்வார்.

சிவபெருமான் திலகவதியாரின் வேண்டுகோளே ஏற்றுக் கொண்டார்; திலகவதியாரின் கனவில் தோன்றிஞர்; ''திலக வதியே! உன் தம்பிக்குச் சூலே நோய் கொடுத்து மறுபடியும் சைவ சமயத்துக்கு திரும்புமாறு செய்வேன்'' என்று கூறிஞர்.

பாடலிபுரத்தில் இருந்த தருமசேனருக்குத் திடீர் என்று சூலே நோய் வந்தது; வயிற்றில் பொறுக்க முடியாத வலி; வலி கூடியதே தவிரக் குறையவில்லே. உடன் இருந்தவர்கள் பலவி தமான மருந்து களேக் கொடுத்தார்கள்; வலி நீங்கவில்லே. அவர்களும் தரும சேனரைக் கைவிட்டார்கள்.

தருமசேனருக்குத் தம் தமக்கையின் நிணேவு வந்தது; அவருக்குச் சொல்லி அனுப்பிஞர். திலகவதியார் 'சமணர்கள் இருக்கும் இடத்துக்கு வரமுடியாது' என்று சொல்லி விட்டார்.

**த**ருமசே**ன**ர் திலகவ தியார் இருக்கும் திருவ திகைக்குச் சென்ருர்; போய்ச் சேர்ந்த நேரம் விடியற்காஃ; திலகவதியாரும் கோயிலுக்குப் போகிற சமயம். அப்பொழுது தருமசேனர் தமக்கை யாரின் காலில் விழுந்**து வ**ணங்கிஞர். திலகவதியார் தம் **தம்**பிக்குத் திருநீறு கொடுத்தார்**. அவ**ரும் திருநீறு பூசிக் கொ**ண்** நோயும் குறையத் தொடங்கியது. தம் தமக்கையோடு டார். கோயிலுக்குச் சென்முர்; இறைவனே வணங்கிஞர். இறைவனும் அவருக்குப் பாடல் பாடும் உணர்ச்சியைக் கொடுத்தார். அவரும் ''கூற்ருயினவாறு விலக்ககிலீர்'' என்று தொடங்கும் பதிகம் பாடிஞர். சூஃநோய் நீங்கியது.

திருவதிகைக் கோயிலில் உள்ள சிவபெருமான் இப் பாடல் களேக் கேட்டு மிகவும் சந்தோஷம் அடைந்தார். அப்பொழுது "அன்பனே! நீ தமிழில் மிக அழகாகப் பாடிஞய்: ஆகையால் இன்று முதல் உனக்குத் நிருநாவுக்கரசு என்ற பெயர் விளங் கட்டும்" என்று அசரீரி எழுந்தது. அன்று முதல் அவரை எல்லோரும் 'திருநாவுக்கரசர்' என்று அழைத்தார்கள். திருநாவுக்கரசரும் சமண சமயத்தை விட்டார்; திருவதிகை யிலேயே தங்கிஞர்; திருநீறு பூசிஞர்; உருத்திராக்கம் அணிந்தார்; சிவத்தொண்டு புரிந்துகொண்டு இருந்தார்.

இதனேச் சமணர் கேள்விப்பட்டார்கள்; தம் சமயத்துக்குக் கேடு வருமோ என்று பயந்தார்கள். அந் நாட்களில் காஞ்சிபுரத்தில் அரசுகை இருந்த பல்லவ அரசன் மகேந்திரவர்மன். அவனிடம் சென்று முறையிட்டார்கள். அரசனும் அவர் சொற்களேக் கேட் டான்; திருநாவுக்கரசரை அழைத்து வருமாறு அமைச்சர்களுக்குக் கட்டளே பிறப்பித்தான். அமைச்சர்களும் சென்று அரசனது ஆணேயைத் திருநாவுக்கரசரிடம் கூறிஞர்கள்;

திருநாவுக்கரசர், ''நான் சிவனுக்கு ஆள்; நீங்கள் யார்? அரசன் ஆவான் யார்?'' என்று கூறிஞர்; ''நாம் ஆர்க்கும் குடி அல்லோம்'' என்று தொடங்கும் பதிகம் பாடிஞர். வந்த அமைச்சர்களுக்கு என்ன செய்வது என்று தெரியவில்லே. திருநாவுக்கரசரை வணங் கிஞர்கள்; வேண்டிஞர்கள்; அரசனிடம் அழைத்துச் சென்ருர்கள்.

சமணர் கூறியபடி அரசன் திருநாவுக்கரசரை நீற்றறையில் இடுமாறு கட்டளே இட்டான். அங்ஙனமே அவரைச் சுண்ணும்புக் காளவாயில் அடைத்தனர். திருநாவுக்கரசர் சிவ சிந்தணேயுடன் இருந்தார். ''மாசில் வீணேயும்'' என்று தொடங்கிப் பதிகம் பாடினுர். நீற்றறையும் குளிர்ச்சியாக இருந்தது.

ஏழு நாட்கள் கழித்து நீற்றறையைத் திறந்து பார்த்தார்கள், அதில் திருநாவுக்கரசர் உயிரோடு இருப்பதைக் கண்டார்கள். வியப்படைந்தார்கள்.

பிறகு சமணர்கள் பால் சோற்றில் நஞ்சு (poison) கலந்து திருநாவுக்கரசருக்குக் கொடுத்தார்கள்: சிவபெருமான் திருவரு ளால் நஞ்சு அமிர்தமாக மாறியது.

''யானேயின் காலில் கிடத்தித் திருநாவுக்கரசரைக் கொல் லுங்கள்'' என்று அரசன் ஆணே இட்டான். திருநாவுக்கரசரும் ''சுண்ணவெண் சந்தனச்சாந்து'' என்ற பதிகம் பாடிஞர் யானே யும் திருநாவுக்கரசரை வலம் வந்து வணங்கியது; தன்னே ஏவிய பாகர்களேக்கொன்று ஓடியது. திருநாவுக்கரசரை ஒரு பாருங்கல்லில் கட்டிஞர்கள்; கடலில் தள்ளிஞர்கள்; திருநாவுக்கரசர் 'சொற்றுணே வேதியன்' என்று பதிகம் பாடிஞர்; கல்லும் தெப்பமாக மிதந்தது. அதையே தெப்ப மாகக் கொண்டு மிதந்து திருப்பாதிரிப் புலியூரில் கரை ஏறிஞர்.

கோயிலுக்குச் சென்ருர்; வழிபட்டார்; பதிகம் பாடிஞர்; திருவதிகைக்குப் போஞர்; அங்கே பல ஆண்டுகள் சிவத்தொண்டு புரிந்துகொண்டு இருந்தார்.

பல்லவ அரசன் உண்மையை அறிந்தான்; சமண சமயத்தைக் கைவிட்டான்; சைவ சமயத்தைத் தழுவிஞன்; திருப்பாதிரிப் புலியூரில் இருந்த சமணர் மடத்தை இடித்தான்; திருவதிகையில் தன் பெயரால் ஒரு சிறு கோயிலேக் கட்டிஞன்.

திருநாவுக்கரசர் தலயாத்திரை செய்யப் புறப்பட்டார்; நிருப் பெண்ணுகடம் என்ற தலத்துக்கு வந்தார்; ''பொன்ஞர்நிருவடிக்கு ஒன்றுண்டு விண்ணப்பம்'' என்று பதிகம் பாடிஞர், ''சமண சமயத்தில் இருந்த உடம்போடு வாழ எனக்கு விருப்பம் இல்ஃ; ஆகையால் இதைச் சுத்தம் செய்ய வேண்டும்'' என்று வேண்டிஞர். சிவபெருமானின் ஏவலால் ஒரு பூதம் வந்தது; திருநாவுக்கரசரின் தோள்களில் இடபக் குறியும் சூலக் குறியும் இட்டுச் சென்றது.

பிறகு திருநாவுக்கரசர் நில்லே எனப்படும் சிதம்பரத்துக்குச் சென்முர். அங்கு நடராசப் பெருமாணேத் தரிசனம் செய்து கொண்டார். அப்பொழுது ''என்று வந்தாய்'' என்று இறைவன் கேட்பது போலத் தோன்றியது. ''பத்தனுய்ப் பாட மாட்டேன்'' என்ற பதிகம் பாடிஞர்.

பின்னர் 'அன்னம் பாலிக்கும் நில்&லச் சிற்றம்பலம்'' என்ற பதிகமும் பாடித் தொழுதார். பிறகு சீர்காழிக்குச் சென்ருர்.

சீர்காழியில் சம்பந்தரைக் கண்டு வணங்கிஞர். சம்பந்தர், திருநாவுக்கரசரை ''அப்பரே'' என்று அழைத்தார். அன்று முதல் திருநாவுக்கரசருக்கு அப்பர் என்ற பெயர் வழங்கியது.

அப்பர், நிருச்சத்தி முற்றம் என்ற தலத்துக்குச் சென்முர். ''கோவாய் முடுகி'' என்ற பதிகம் பாடிஞர். ''சிவபெருமானே! உன் திருவடிகளே என் தஃமேல் பொறித்து வை" என்று வேண்டிஞர். இறைவன், ''நல்லூருக்கு வா'' என்று கூறிஞர். அப்பரும் நல்லூருக்குச் சென்றுர். சிவபெருமானும் தம் பாத மலரை அப்பர் தவேமேல் சூட்டிஞர். (இது திருவடி தீட்சை ஆகும்.)

நல்லூரில் இருந்து நெங்களூர் என்ற தலத்துக்குச் சென்றுர் அப்பர். அவ்வூர்ப் பெருவழியில் ஒரு தண்ணீர்ப் பந்தல் இருந்தது. அதற்குத் ''திருநாவுக்கரசர் தண்ணீர்ப் பந்தல்'' என்று பெயர் இடப் பட்டு இருந்தது. ''இப் பந்தலுக்கு இப் பெயர் இட்டது யார்?'' என்று அப்பர் கேட்டார். ''அதை அப்பூதி அடிகள் வைத்தார்'' என்று சொன்ஞர்கள். அப்பர் அப்பூதி அடிகளேக் காண விரும்பிஞர்; அப்பூதி அடிகளி**ன் வீட்**டிற்குச் சென்றுர். திருநாவுக்கரசரைப் பார்த்ததே இல்லே. எனினும், சமணர்கள் செய்த சூழ்ச்சிகளே அப்பர் வென்றதைக் கேட்டார். அப்பூதி; காணுமலே அன்பு கொண்டார்; தம் வீட்டில் உள்ள எல்லாப் பொருள்களுக்கும் 'திருநாவுக்கரசு' என்று பெயரிட்டார். தம் குழந்தைகளுக்கும் அவர் பெயரையே வைத்தார். இத்தகைய அப்பூதி அடிகளேப் பார்த்து ''அடிகளே! நீர்வைத்த தண்ணீர்ப் பந்தலுக்கு உம்முடைய பெயரை வைக்காமல் வேறு ஒருவர் பெயரை ஏன் வைத்தீர்?'' என்று கேட்டார். வேறு ஒரு பேர் சொன்னதும் என்று திருநாவுக்கரசர் பெயரைச் அடிகளுக்குக் கோபம் வந்தது; 'நீர் யார்?' என்று கேட்டார்; வந்தவர் திருநாவுக்கரசர் என்பதை அறிந்தார்; அளவு கடந்த மகிழ்ச்சி அடைந்தார்: கும்பிட்டார்; தம் வீட்டில் விருந்து உண்ணுமாறு கேட்டுக் கொண்டார். அப்பரும் இசைந்தார்.

தயாரிக்கப்பட்டது. அப்பூதி சிறந்த முறையில் விருந்து அடிகளின் மூத்த மகனின் பெயர் மூத்த திருநாவுக்கரசு. அவன் சென்றுன். வாழைக்குருத்து அரிந்துவரத் தோட்டத்*து*க்குச் அவனேப் பாம்பு கடித்தது. வாழையினேயை அரியும்பொழுது **பெற்**றேர்க**ள்** இறந்தான். இஃயுடன் ஓடிவந்து இறந்ததை மறைத்தார்கள். அப்பரை அமுது உண்ண அழைத் தார்கள். அப்பர் உட்கார்ந்தார்; திருநீறு அணிந்து கொண்டார்; அப்பூதி அடிகளாருக்குத் திருநீறு அளித்தார்; ''மூத்த மகணே அழை'' என்று கூறிஞர்; 'இப்போது இங்கு அவன் உதவான்' என்ருர் அப்பூதி. 'இதில் ஏதோ சூழ்ச்சி இருக்கிறது' என்று நினேத்த அப்பர், நடந்ததைக் கேட்டு அறிந்தார்; உடலேக் கோயிலுக்கு எதிரே கொண்டுவரச் செய்தார்; ''ஒன்று கொலாம்'' என்ற பதிகம் பாடிஞர். இறந்தவன் உயிர்பெற்று எழுந்தான். அப்பரும் விருந்து உண்டார்; நிருப்பழனம் என்ற தலத்துக்குச் சென்ருர்; அப்பூதி அடிகளின் தொண்டைச் சிறப்பித்துப் பாடிஞர்.

பின்னர், பல தலங்களேயும் தரிசனம் செய்துகொண்டு திருப்புகலூர் என்ற தலத்துக்குச் சென்ருர். அங்கே முருக நாயஞர் என்பவர் அப்பரை உபசரித்தார்.

அங்கிருந்து அப்பர் நிருவீழி மிழலேக்குச் சென்றுர். சம்பந்த ருடன் இருந்து இறைவன் இடம் படிக்காசு பெற்றுர்; அங்கே பஞ்சத்தைப் போக்கிஞர்; பின்னர்த் நிருமறைக் காட்டுக்குச் சம் பந்தருடன் சென்றுர். அங்கே பல காலம் திறவாது கோயில் கதவுகள் அடைக்கப்பட்டு இருந்தன. சம்பந்தர் திருநாவுக் கரசரைப் பார்த்து, ''அப்பரே! கதவுகள் திறக்குமாறு பாடுங்கள்'' என்று வேண்டிஞர். அப்பரும் ''பண்ணின் நேர்மொழியாள்'' என்று தொடங்கிப் பாடிஞர். பாடி முடித்ததும் கதவுகள் திறந்தன.

சம்பந்தர் கதவுகளே அடைக்கப் பாடிஞர்; இறைவனே வழி பட்டார்கள். சில நாள்கள் அங்கேயே இருந்தார்கள். சம்பந்தர் பாண்டி நாடு நோக்கிச் சென்ருர். அப்பர் நிருப்பழையாறை என்ற தலத்துக்குச் சென்ருர். அவ்வூரில் இருந்த சிவன் கோயிலேச் சமணர்கள் தம் சமயக் கோயிலாக மாற்றி விட்டார்கள். இதை அறிந்தார் அப்பர்; "இக் கோயிலே மீண்டும் சிவன் கோயிலாக மாற்றிஞல் ஒழிய உணவு உண்ண மாட்டேன்" என்று அங்கேயே இருந்தார். அப்பரது (சத்தியாக்கிரகச்) செயலேச் சோழ அரசன் அறிந்தான்; அப்பரிடம் வந்தான்; உண்மையை அறிந்தான்; மறு படியும் அக்கோயிலேச் சிவன் கோயிலாக மாற்றிஞன். அப்பரும் பாடி வழிபட்டார்.

அப்பர் பிறகு நிருப்பைஞ்ஞீலி என்ற தலத்தை நோக்கிப் அதிகப் போய்க்கொண்டு பசியும் இருந்தார். அப்பருக்குப் தாகமும் ஏற்பட்டது. சிவபெருமான் சைவ அந்தணர் உருவம் எடுத்தார்; சோறும் நீரும் கொண்டுவந்து அப்பருக்குக் கொடுத் தார். அப்பரும் உண்டு இளப்பாறிஞர்; அந்தணரும் சைவ அப்பரும் திருப்பைஞ்ஞீலியை நோக்கிச் சென்றுர்கள். ஊர் அடைந்ததும் உடன் வந்தவர் முு ுந்தார்.

பிறகு பல தலங்களேயும் தரிசனம் செய்துகொண்டு, தமிழ் நாட்டின் வட எல்லேயில் இருந்த நிருக்காளத்திக்குச் சென்ருர். அங்கிருந்து நிருக்கயிலேயைத் தரிசிக்கப் புறப்பட்டார். இரவும் பகலும் நடந்தார்; கால்கள் தேய்ந்தன; கைகளால் தவழ்ந்தார், கைகளும் தேய்ந்தன; மார்பினுல் நகர்ந்தார், மார்பும் தேய்ந்தது. அப்பர் உறுதி தளராது மேற் சென்ருர். சிவபெருமான் அப்பர் முன் தோன்றிஞர்; அப்பரை நோக்கி, ''இங்கு ஏன் வந்தீர்?'' என்று கேட்டார்.

" திருக்கயிலேயில் இ**றைவ**னேக் காண்பதற்கு வந்தேன்**"என்**ருர் அப்பர்.

''உம்மால் காண முடியாது; திரும்பிச் செல்லும்'' என்ருர் வந்தவர்.

ு இறைவனேக் கயிலேயில் காணுமல் போனுல், திரும்பிப் போகமாட்டேன்'' என்ருர் அப்பர்.

வந்தவர் ம**றை**ந்தார்.

''நாவுக்கரசனே! எழுந்திரு'' என்று அசரீரி கேட்டது. நாவுக்கரசரும் உடல் உறுப்புக்கள் வரப்பெற்று எழுந்தார்.

்'இங்கு இருக்கிற குளத்தில் மூழ்கு; திருவையாற்றுக்குச் செல்; அங்கே நம் கோலத்தைக் காணலாம்'' எ**ன்று வ**ானெலி கேட்டது.

திருநாவுக்கரசரும் குளத்தில் மூழ்கிஞர்; நிருவைபாற்றில் ஒரு குளத்தில் கரை ஏறிஞர்; அங்கே எல்லாப் பொருள்களும் சிவபெருமானும் உமாதேவியும் ஆக இருக்கும் காட்சியைக் கண்டார்; ''மாதர்ப் பிறைக் கண்ணியாகுன'' என்ற பதிகம் பாடித் துடுத்தார்.

என்ற தலம் அருகில் திருப்பூந்துருத்தி <u>ஒருவையாற்றுக்கு</u> 'தலேயே நீ சென்றுர். அத் தலத்துக்கு அப்பர் இருக்கிறது. அங்கே ஒரு மடம் பதிகம் enematication, என்று பாடிஞர். நாட்டில் பாண்டிய கட்டிஞர். அங்கேயே தங்கியிருந்தார். சம்பந்தரை திரும்பி வந்த நாட்டித் வெற்றிக்கொடி வரவேற்குர்.

அங்கிருந்து பாண்டிய நாட்டுக்குச் சென்று அப்பர் திரும்பிஞர்; நிருப்புகலூர் என்ற தலத்துக்குச் சென்றுர்; கோயிலில் திருத் தொண்டுகள் புரிந்தார். உழவாரப் படை புசூந்த இடங்களில் பொன்னும் மணியும் கிடைத்தன. அவற்றைப் பருக்கைக் கற்களாக நினேத்தார்; கோயிலேச் சுற்றி உள்ள குளத்தில் வீசி எறிந்தார்.

அப்பருக்கு வயது 81 ஆயிற்று. ஒரு சித்திரை மாதத்தில் சதய நாளில் ''எண்ணுகேன் என் சொல்லி எண்ணுகேஞே'' என்று தொடங்கிப் 'புண்ணியா உன் அடிக்கே போதுகின்றேன்'' என்று பதிகம் பாடி இறைவன் திருவடி நிழலில் அமர்ந்தார்.

''ஆழியிசைக் கல்மிதப்பில் அணேந்தபிரான் அடி போற்றி!''

திருச்சிற்றம்பலம்

#### THIRUNAVUKKARASAR

In a village called Thiruvamur (திருவாமூர்) in the South Arcot District, there lived a couple Pugazhanar (புகழஞர்) and Madiniyaar (மாதினியார்). To them was born a daughter, Thilakavathiyar (திலகவதியார்) and then a son, Marulneekriyar (மருள்நீக்கியார்) who was later known by the name Thirunavu-kkarasu (திருநாவுக்கரசு).

Thilakavathiyaar, an ardent devotee of Lord Siva, was betrothed to a military commander. Before the wedding, he was sent by the king to fight another king and he died in the battle. Meanwhile, at Thiruvamur, Pugazhanar passed away, and his wife Maadinyar also followed him. Not being able to bear this triple tragedy, Thilakavathiyar wanted to put an end to her own life. Marulneekkiyar, the younger brother of Thilakavathiyar, suspecting the peculiar behaviour of his sister told her that she was the only guardian alive to him and hence she should drop any idea of leaving this world. If she still persisted, Marulneekkiyar threatened that he would die before her. Thilakavathiyar decided to live for the sake of her brother.

Marulneekkiyar, dispeller of ignorance, was a rare prodigy of culture, character and comely manners. He in search of what was everlasting read—sacred books of all religions. He gave up wealth and pleasure. He distributed all his possessions among the poor. He sank wells, constructed tanks and planted groves. He catered liberally to the needs of learned scholars.

He was very much influenced by the great Saint and the principles of non-violence in Jainism attracted his attention most. Jainism enjoyed the royal favour in those days. Marulneekkiyar embraced Jainism. He joined the Jains College and attained mastery over their scriptures. His learning and ascetic virtues raised him to a high position. The

Jains accepted him as a great master and called him Dharumasenar (தருமசேனர்). He soon became a prominent protagonist of Jainism and a valiant fighter for its cause.

Thilakavathiyar was greatly disappointed at the changed religious attitude of her brother for whose sake she was living. She retired to the sacred shrine at Thiruvadigai Veerattanam (தருவதிகை வீரட்டானம்), lived there the life of a recluse, worshipped the Lord and actively took part in the temple service. Her one prayer to Lord Siva was that her brother should be reclaimed.

It was in response to Thilakavathiyar's appeal that the miracle happened. The Lord appeared in her dream and promised that he would change her brother's mind and get him back to His fold. She thanked Lord Siva and kept on praying for the redemption of her brother.

Dharumasenar suffered from an acute colic pain and the Jain monastery was gloomy with sorrow. Doctors administered drugs, priests prayed and some even tried black magic. Nothing could make him better and Dharumasenar was struggling for his existence when he remembered his sister. He felt intuitively that it was an eye-opening experience. He lost faith in Jainism. He threw away the Jain garb and without anybody's knowledge returned to his sister. He begged for her protection. She understood that it was His sport-Thiruvillayadal (Anallement is) and said that by the grace of Lord Siva, he would be all right. He smeared the Holy Ashes on his forehead and repeated the Panchaakshara "Namasivaaya". The holy ashes gave him sublime sense of peace. She led him to the temple of Siva. He went round the temple and stood before the sanctum solemnly.

Now he received as Divine Gift the ability to compose poems. The very first padigam, that flowed out of his heart, breathed the fresh air of repentance was "Kūtraayinavaaru" (கூற்ருயினவாறு). He begged for forgiveness of sins committed

by him and referred to the colic pain and said that it was unbearable. After he had finished singing this padigam, his pain disappeared and the voice of God was heard giving him a new name 'Thirunavukkarasar (தருநாவுக்கரசர்) meaning the 'king of Speech' and that His glory would spread everywhere. Lord siva's grace restored his faith in Saivism. He lived in him repeating the Panchaakshara Manthra, "Namasivaaya"

The Jain-teachers were angry at the turn of events. They would not permit Thirunavukkarasar to go out of their fold so easily. They concocted a story to show him up as a traitor to the King and the royal religion, Jainism.

The King orderd his Ministers to bring Thirunavukkarasar to his court. The Jains begged him to come with them and present himself before the King. Thirunavukkarasar sang 'Naamaarkkum Kudiyallom' (நாமார்க்கும் குடியல்லோம்) meaning that he was no longer a subject of the King and that he did not fear death, as long as he was under His protection.

Out of supreme compassion and to establish the supremacy of Saivism, Thirunavukkarasar accompanied them. The very sight enraged the King and he asked the Jain heads to decide upon the proper punishment to be meeted out to him.

They suggested that he might be thrown into a burning lime kiln. Accordingly he was put in a kiln for seven days. He remained there fixing his mind on the Lord and sang the Padigam "Maasil Veennaiyum (மாசில் வீளேயும்) and kept chanting His name. The fumes of the kiln did not harm the Saint. They were like the evening moon, the fanning breeze from the south, the tune from a harp and the pond that was beset by the honey-bees. At the end of seven days the Jains, to their surprise, found Thirunavukkarasar alive and absorbed in deep meditation.

The Jains advised the King to poison him. Again by the grace of Lord Siva, the poison was transformed into nectar. To get rid of Thirunavukkarasar, the Jains advised the King to

have him trampled upon by an elephant. The rutty - royal elephat was incited. The bold Saint imagined Ganapati in the elephant and sung the Padigam "Sunnnavenn Santhanach Chaanthum" (சுண்ணவெண் சந்தனச் சாந்தும்). The royal tusker humbly saluted him with its trunk, came round him, and prostrated at his feet. The elephant then made an angry attack on the enemies who ran for their lives.

The King was grievously worried. Finally, the Jains advised him to have Thirunavukkarasar tied to a stone and thrown into the sea. The King's orders were fully obeyed.

Thirunavukkarasar fixed his mind on Lord Siva and sang the "Na-Ma-Si-Vaa-Ya" Padigam 'Sotrrunnai Vedhiyan' (சொற்றுணே வேதியன்). The stone floated and sailed like a boat taking him to the shore. The Saiva devotees at Thirupadirippuliyur (திருப்பாதிரிப் புலியூர்) accorded him a joyous welcome. The trials were now over. The Saint then went into the temple and worshipped the Lord pleading his unstinted loyalty and devotion.

The King who had persecuted Thirunavukkarasar, recalled the many miracles he had witnessed and was convinced of the superiority of Saivism. The King became a Saiva again, and made his contribution to the re-establishment of Saivism in Tamil Nadu.

Thirunavukkarsar spent the rest of his life in the service of the Lord and the devotees. He went from temple to temple singing padigams in praise of Siva, and cleaning the holy environs with the hoe which he carried.

At Pennadagam (பெண்ணுடகம்) he sang the Padigam "Ponnaar Thiruvadi" (பொன்னர் திருவடி) and prayed to Lord Siva that his arms should be impressed with the figures of the sacred trident and the Nandi so that his body might become sanctified. In answer to this prayer, a divine messenger appeared and placed the desired marks on the Saint's arms. He experienced supreme bliss immediately.

At Chidambaram, the very sight of the temple tower sent him into a trance. He sang the soul-stirring songs "Paththanaip Paadamaatten" (பத்தனுய்ப் பாடமாட்டேன்) "Annam Paalikkum" (அன்னம்பாலிக்கும்) and "Ariyaanai Andhannar-tham", (அரியானே அந்தணர்தம்) in praise of and dedication to the Lord of Thillai.

Thirunavukkarasar left for Sirkazhi to see the gifted child Gnanasambandhar who was blessed by Siva and Sakthi at the age of three. The news of the coming of the aged Saint reached the Divine Child. Sambandar was overjoyed. He set out with his followers to welcome the Saint. When they met they fell at each other's feet and Sambandar called out "Appar! Appar!" and embraced him. From that day the name Appar became more popular than Thirunavukkarasar.

Then he proceeded to Thingalur (திங்களுர்); there he performed a miracle and brought back to life Saint Appudi Adigall's son who died from snakebite. He sang the Padigam "Ondru Kolaam Avar" (ஒன்று கொலாய் அவர்). He was given a rousing welcome by the Saivite devotees at Thiruvarur (திரு வாரூர்) where he had the Lord's Dharshan. His heart over flowed with love. He shed tears of love. He danced with joy and was immersed in divine bliss and sang "Kattravargal Unnnum" (கற்றவர்கள் உண்ணும்) a "Thirutthaandagam" (திருத்தாண்டகம்) praising the Lord.

At Thiruveezhimizhalai (திருவீழிமிழில்), both Appar and Sambandar were deeply touched by the sufferings of the people and prayed to the Lord for relief. The famine vanished soon. They went to Thirumarraikkadu (திருமறைக்காடு) where the main doors of the temple had remained closed for years. They heard of this and when they went there, Appar sang "Pannninnnear mozhiyaall" (பண்ணின் நேர் மொழியாள்) and the doors opened. They went in and worshipped the Lord. When they returned to the same entrance, Sambandar sang a padigam so that the doors could close and open.

Sambandar's presence was required at Madurai because Jainism was spreading there. Appar told him all that had happened to him and tried to detain him. So great was Sambandar's eagerness that he took leave of Appar with love and proceeded to Madurai. While Appar was on his way to "Thiruppainjeeli" (இருப்பைஞ்ஞிலி) a miracle happened. This saint was seized with an uncommon thirst and hunger. Yet he staggered on with a will to see God in the Temple. Lord Siva, in the guise of a sage wearing sacred ashes appeared before him and offered him ready food. The Saint partook of the divine food, drank water from the tank that was miraculously created for the purpose and proceeded to Thiruppinjeeli. The sage went with him and on reaching the sacred place disappeared. The Saint then realised that the Lord himself had come to serve him and offered his tribute to Him.

After visiting Thiruvannamalai (திருவண்ணும்ல) Kancheepuram (காஞ்சிபுரம்) and Kaalahasti (காளவூஸ்தி) he felt a desire to go to Kailas. He went to Varanasi (வாரணுகி) and worshipped Viswanath. He turned northwards on his journey to Kailas; His feet were cracked and sore; he crawled on his hands; his elbows began to bleed and ribs began to break. Still Appar wanted to go to Kailas. The Lord appeared to him in the form of a sage and then revealed his identity. He told him that he still had to sing and serve Him. He pointed to a tank nearby, and asked him to enter it and assured him that he would be granted a vision of Kailas at Thiruvaiyaaru (திருவையாறு). Appar entered the wonderful tank. His wounds healed. He rose up in a tank at Thiruvaiyaaru.

He had a glorius vision there of Mt. Kailas and was lost for a time in that bliss. He sang the padigams "Maadharpirai Kannniyaanai" (மாதர்பிறைக் கண்ணியானே) and "Osai Oliye laam" (ஓசை ஒலி எலாம்) describing how he saw Siva and Sakthi everywhere. The vision was then withdrawn by the Lord. The Saint was at first sorry but soon found consolation when he realised that it was all a display of Siva's grace.

At Thirupunthurthi (திருப்பூந்துருத்தி) he built a mutt and remained there. He sang the Thiruvangamalai (திருவங்கமாகே beginning with "Thalaiye nee Vanangaay" (தலேயே நீவணங்காய்).

Sambandar, in the meantime, defeated the Jains at Madurai and went to Thirupunthuruthi. Appar went to receive him. Without Sambandar's knowledge, Appar quietly joined those who were carrying his palanquin. When Sambandar reached Thirupunthuruthi and found out that Appar was in their company, he jumped out of the palanquin and fell at the feet of Appar.

After this meeting, Appar proceeded to Madurai, met the Pandya King, the Queen and the Prime Minister and complimented them for their services to Saivism. He stayed at Madurai under royal patronage and then visited all the temple on his way to Rameswaram and then returned to Thiruppugalur (திருப்புகலூர்).

While he was cleaning the temple premises at Pugalur by removing the weeds with his hoe, gems, gold and pearls came wherever the hoe touched the ground. Appar threw them away as worthless straw. Again the heavenly damsels appeared before him and tried to distract him. They sang, danced and smiled with bewitching looks. But he stood firm with his thoughts fixed on God.

The end had come to the Saint's earthly existence. He was past eighty now. His mission was over. He attained his beatitude after breathing his final song "Ennnnugen Ensolli" (எண்ணுகேன் என் சொல்லி). The form melted and disappeard. The Saint singer vanished but his songs are immortal. They are the voice of his soul.

திருவதிகை வீரட்டானம்

திருச்சிற்**றம்பல**ம்

கூற்ருயின வாறு விலக்ககிலீர் Kūtraayina vaarru vilakkagileer கொடுமை பல செய்தன நான் அறியேன் kodumai pala seydhana naan arriyēn

ஏற்ருய் அடிக்கே இரவும் பகலும்

Etraay adikke iravum pagalum

பிரியாது வணங்குவன் எப்பொழுதும் piriyaadhu vannagguvan eppozhudhum தோற்ருதென் வயிற்றின் அகம்படியே

Thotraadhen vayitrin agambadiye

குடரோடு துடக்கி முடக்கியிட kudarōdu thudakki mudakkiyida ஆற்றேன் அடியேன் அதிகைக் கெடில Aatren adiyen adhigaik kedila

வீரட்டானத்து உறை அம்மானே. veerattaanaththu urrai ammaanē.

இந்த நோய் எமன் ஆகி இருக்கிறது; இத்துன்பத்தை நீக்க வில்லேயே! நான் என்ன கொடுமைகள் செய்தேன்? எனக்குத் தெரிய வில்லே; எருதை வாகனமாக உடையவனே! உன் திருவடிகளே இரவும் பகலும் விடாமல் வணங்குவேன்; எப்பொழுதும் வணங்கு வேன்; இந்த நோய் கண்ணுக்குத் தெரியாது; என் வயிற்றில் பொறுக்க முடியாத வலி; குடமேப் பிடித்துக் கசக்குகிறது; இந்த வலியைத் தாங்க முடியவில்லே; கெடிலம் என்ற ஆற்றின் கரையில் உள்ளது திருவதிகை — அத்திருவதிகை என்ற தலத்தில் வீரட்டானம் என்ற கோயிலில் இருக்கும் தலேவனே!

கூற்று—யமன்—god of death கொடுமை—evil deeds ஏறு—எருது—bull அடி—feet ஏற்ருய்—எருதைவாகனம் ஆக உடையவனே—one riding on a bull

பகல் – day

இரவு—night பிரியாது—without leaving தோற்ருது—தெரியாமல்—invisible



சூலேநோய் ஆற்று து தவிக்கும் தம்பி நாவுக்கரசரைத் தமக்கையார் நல்வரவு கூறுகிருர்

The sister welcomes her brother Navukkarasar who was afflicted with a colic disease அகம்படி— உள்ளே—within குடர்—intestine ஆற்றேன்—unable to bear அடியேன் — நான் — myself (subservient) அதிகை—name of the place கெடிலம்—name of the river

வீரட்டானம்—name of the temple அம்மான்— தஃவன்—Lord

The disease has become the god of death. You have not relieved me of the pain. What evil deeds did I do? I do not know. O Lord, riding a bull! Your Feet, night and day, without pause, I worship. The disease is invisible; it spins and twists the intestine. I am unable to bear the pain; O Lord residing in the shrine called Veerattaanam in Thiruvadhigai on the banks of the river Gedilam!

சலம் பூவொடு தூபம் மறந்து அறியேன் Chalam püvodu dübam marrandhu arriyen தமிழோடு இசைபாடல் மறந்து அறியேன் thamizhodu isaipaadal marrandhu arriyen நலம் தீங்கிலும் உன்ண மறந்து அறியேன் Nalam theenggilum unnai marrandhu arriyen உன்னுமம் என்நாவில் மறந்து அறியேன் unnaamam ennaavil marrandhu arriyen உலந்தார் தஃயில் பலிகொண்டு உழல்வாய் Ulandhaar thalaiyil balikonndu uzhalvaai உடலுள் உறுசூலே தவிர்த்து அருளாய் udalull urrusūlai thavirththu arullaay அலந்தேன் அடியேன் அதிகைக் கெடில Alanthen adiyen adhikaik kedila வீரட்டானத்து உறை அம்மானே. veerattaanaththu urrai ammaane.

தண்ணீர், பூ, தூபம் இவற்ருல் (வழிபாடு செய்வதை) மறந்தது இல்டே. இசை பொருந்திய தமிழ்ப் பாடல்களேப் பாடு வதையும் மறக்கவில்டே. நன்மை வந்த பொழுதும், தீமை வந்த பொழுதும் உன்னே மறக்கவில்டே. உன்னுடைய திருப்பெயர் (திருவைந்தெழுந்து); அதை என் நாக்கு மறக்கவில்லே. இறந் தவருடைய மண்டை ஓட்டில் பிச்சை எடுத்துத் திரிபவனே! என் உடம்புக்குள் வந்து இருக்கிற சூலே நோயை நீக்குவாயாக. வருந்து கிறேன், அடியவன் ஆகிய நான்; திரு அதிகையில் கெடில நதிக் கரையில் உள்ள 'வீரட்டானம்' என்ற கோயிலில் உள்ள கடவுளே!

சலம்—தண்ணீர்—water

பூ-flower

தாபம்—incense

மறந்து அறியேன்—did not forget

இசை—music

பாடல்—verses; songs

நலம்-நன்மைக் காலம்-well-placed in life

தீங்கிலும்—தீமைக்காலத்திலும்—When suffering

நாமம் பெயர், திருவைந்தெழுத்து—name, the Panchaakshara (NaMaSiVaYa)

நா—நாக்கு—tongue

உலந்தார்-இறந்தவர்-the dead

தே — மண்டை ஓடு — the skull

பலி—பிச்சை—alms

உழல்வாய் — திரிபவனே — who roams about

உடல் உள் உறு—உடம்பில் வந்து இருக்கிற—that has afflicted the body

தவிர்த்து அருளாய்—நீக்கி அருள் செய்வாய்—relieve me and bestow grace

அலந்தேன்—வருந்தினேன்—I am suffering

I never forgot or failed (to worship) you with waters, flowers and incense. I never failed to sing Tamil songs set in music. I did not forget you while well placed in life or while suffering. My tongue never failed to chant Your Secred Name Oh Lord, who takes alms in the skull of the dead and roams about! Please relieve me of the pain that has afflicted my body and bestow grace. I, a devotee, am suffering. Oh Lord that resides in the temple 'Veerattaanam' on the banks of the river Gedilam at Thiru Adhigai.

போர்த்தாய் அங்கோர் ஆணயின் ஈருரிதோல்
Porththaay anggor aanaiyin eeruri thol
புறங்காடு) அரங்கா நடமாட வல்லாய்
purrangkaadu arranggaa nadamaada vallaay
ஆர்த்தான் அரக்கன் தணமால் வரைக்கீழ்
Aarththaan arakkan thanaimaall varaik keezh

அடர்த்திட்(டு) அருள்செய்த அதுகருதாய் adarththittu arullseydya adhukaru ihaay வேர்த்தும் புரண்டும் விழுந்தும் எழுந்தால் Vērththum puranndum vizhundhum ezhundhaal என்வேதணே யான விலக்கி இடாய் envēdhanai yaana vilakki idaay ஆர்த்தார் புனல்சூழ் அதிகைக் கெடில Aarththaar punalsūzh adhigaik kedila வீரட்டானத்து உறை அம்மானே. veerattaanaththu urrai ammaanē.

#### திருச்சிற்றம்பலம்

ஒரு யானேயின் தோலே உரித்துப் போர்த்துக் கொண்டாய்; சுடுகாட்டையே நாடக அரங்காகக் கொண்டாய்; அங்கே நடனம் ஆடுகிருய்; இராவணன் ஆகிய ராக்ஷசன் ஆரவாரம் செய்து மலே பைத் தூக்கிஞன்; அவணே நெருக்கி அவனுக்கு அருள் செய்தாய்; அதனே நினேவில் கொள்! நான் வேர்க்கிறேன்; புரள்கிறேன்; விழு திறேன்; எழுகிறேன்; என் கஷ்டங்களே நீக்குவாய்! ஆரவாரம் செய்து கொண்டு கெடில நதியின் வெள்ளம் சூழ்ந்து இருக்கிற திரு வதிகையில், வீரட்டானம் என்ற கோயிலில் இருக்கும் தலேவனே!

போர்த்தாய்—covered yourself ஆணே—யாணே—elephant தோல்—skin ஈர்உரிதோல் — skin that has been peeled புறங்காடு—burning ground நடனம்—dance அரங்கு —stage ஆர்த்தான்—made uproar மால்—பெரிய—huge அரக்கன் – ராக்ஷசன் — giant அடர்த்திட்டு—having வரை – மலே—mountain crushed கரு தாய்—think; consider அருள் — grace புரண்டு—rolling வேர்த்து—perspiring விமு —fall எமு—rise வே தண – sorrow விலக்கி இடாய் — நீக்குவாய் — remove ஆர்த்**து—ஆரவாரம்** செய்து—making noise புனல் -water (flood) சூழ்—surround

You covered yourself with the skin of the elephant. The burning ground is your stage and you are capable of dancing thereon. Ravana, the giant, made a great uproar. But you crushed him under a huge mountain and bestowed grace on him. Please consider that. I perspire, I roll, I fall, I rise; kindly remove my suffering; O Lord, residing in the shrine called Veerattaanam in Thiruvadhigai surrounded by the waters of the Gedilam!

போது

#### திருச்சிற்**ற**ம்பலம்

நாமார்க்கும் குடியல்லோம் நமண அஞ்சோம் Naamaarkkum kudiyallom namanai anjom நரகத்தில் இடர்ப்படோம் நட‰ இல்லோம் naragaththil idarppadom nadalai illom ஏமாப்போம் பிணியறியோம் பணிவோம் அல்லோம் Bmaappom pinniyarriyom pannivom allom இன்பமே எந்நாளும் துன்பம் இல்லே inbamē ennaallum thunbam illai தாம் ஆர்க்கும் குடியல்லாத் தன்மைஆன Thaam aarkkum kudiyallaath thanmaiaana சங்கரன் நல்சங்க வெண்குழை ஓர்காதில் sankaran nalsanga vennkuzhai orkaadhil கோமாற்கே நாமென்றும் மீளா ஆளாய்க் Komaarkē naamendrum meellaa aallayk கொய்ம்மலர்ச் சேவடி இணயே குறுகினேமே. koymmalarch chēvadi innaiyē kurruginomē.

நாம் யாருக்கும் குடிமக்கள் அல்லோம்; இயமணேக்கண்டு பயப் படமாட்டோம்; நரகத்தில் (விழுந்து) துன்பம் அடைய மாட் டோம்; பொய் (எம்இடம்) இல்லே; களிப்பற்று இருப்போம்; நோய்கள் அறிய மாட்டோம்; பணியமாட்டோம்; இன்பமே, எந்த நாளிலும் துன்பம் இல்லே.

தாம் எவருக்கும் குடிமகன் அல்லாத தன்மை உடையவன், சங்கரன்; நல்ல சங்கினுல் ஆகிய வெண்மை நிறம் பொருந்திய குழையை ஒரு காதில் அணிந்துள்ள தஃவவன்; அவனுக்கே நாம் ஏப்பொழுதும் மீண்டு வராத அடிமை ஆகினேம்; அவனுடைய மலர் போன்ற செம்மையான இரண்டு திருவடிகளேயே அடைந் தோம்.

ஆர்க்கும்—யாருக்கும் —to any one (to all) குடி அல்லோம்—not a subject to நமன்—Yama, the God of Death

அஞ்சோம் —fear not

நரகம்—hell இடர்—misery

படோம்—will not suffer நட்ட —falsehood

ஏமாப்போம் – indulge not in pleasure.

பிணி—disease அறியோம் —know not

பணிவோம் அல்லோம்—subservient we are not

இன்பம் – joy எந்நாளும் – always

துன்பம்—grief தரம்—state

தன்மை—state

சங்கரன்-Sankaran; Lord Siva; dispenser of happiness

சங்கம்—conch குழை—ear rings

கோமான்-king-Lord மீளா-without retarding

ஆள்—servile one கொய்—to gather

சேவடி—russet feet மலர்—flower

குறுகினேம் –we reached இணே—Twain

We are not subject to (or under the control of) any one. We fear not Yama. We suffer not in hell. We do not utter falsehood. We indulge not in pleasure. We suffer not diseases. Subservient we are not. We are always joyful; we do not have grief.

He is Sankara, the dispenser of happiness; He is never under the control of anybody—this is His state. He wears white conch ear rings; He is our Lord; We are always servile to Him. His twain russet flowerlike feet, we have reached.

நாவார நம்பணயே பாடப் பெற்றேம் Naavaara nambanniyē paadap petrom

> நாணற்ருர் நள்ளாமே விள்ளப் பெற்ரும் naannatraar nallllaams villlap petrom

ஆவா என்று எமை ஆள்வான் அமரர் நாதன் Aavaa endru emai aallvaan amarar naadhan அயெஞெடு மாற்கு அறிவரிய அனலாய் நீண்ட ayanodu maarrku arrivariya analaay neennda தேவாதி தேவன் சிவன் என் சிந்தை Dhevaadhi dhevan sivan en sindhai

சேர்ந்திருந்தான் தென்திசைகோன் தானே வந்து serndhirundhaan thendhisaikkon thaane vandnu கோவாடிக் குற்றேவல் செய்க என்ருலும்

Kovaadik kutreval seyga endraalum குணமாகக் கொள்ளோம் என்குணத்(து) உளோமே. gunnamaagak kollllom enngunnaththu ullome.

#### திருச்சிற்றம்பலம்

நாக்கு விரும்பும் அளவு இறைவனேப் பாடிஞேம்; நாணம் இல்லாத சமணர் விரும்பாமல் நீங்கிஞர்கள். ஆஆ என்று எம்மை ஆள்பவன்—தேவர்களுக்குத் தலேவன்—பிரமனும் திருமாலும் அறிய முடியாதபடி நெருப்பாய் நின்றவன்—தேவர்களுக்கெல்லாம் முற்பட்ட தேவன் – சிவன் — அவன் என் மனத்தில் சேர்ந்து இருக்கிருன். இயமன்தானே வந்து, எம் தலேமையைக் கூறி, ''உமக்கு ஏவல் செய்வேன்'' என்று கூறிஞையம், அதனே நெறி யாகக் கொள்ளமாட்டோம். நாம் சிவபெருமானது எண் குணங் களேயும் உடையோம்.

நா—tongue

நாஆர-to the satisfaction of the tongue (to the heart's content)

நம்பன்—Lord நாண் அற்ருர்—shameless; immodest நள்ளாமே—விரும்பாமல்—without liking விள்ள—to leave ஆவா—ஆ ஆ—Ha Ha (expression of wonder)

ஆள்வான்—one who protects

அமரர் நாதன்—Lord of the celestials

அயன்—பிரமன்—Brahma மால்— திருமால்—Vishnu

அறிய அரிய—unperceived அனல் —fire

தேவாதிதேவன்—Primal one

சிந்தை—mind

தென் திசைக்கோன்—the regent of South

தென்திசை—south direction

கோ ஆடி—expressing superiority

குற்றேவல் செய்து—I will do what you bid குணம்—propriety எண்குணம்—eight attributes.

To my heart's content I have sung (in praise of) the Lord-I am fortunate to have come out from the (congregation) of the Jains. Ha! Ha! so saying the Lord has taken me under His protection; He is the Lord of the celestials; He is unper ceived by Brahma or Vishnu; He stood in the form of a mass of fire; He is the primal one; He is Siva; He is seated in my mind. Even if Yama, the God of Death, should come to me, expressing my superiority and say, "I will do what you bid", I will not take it as proper. We have come to possess the eight attributes of Siva.

போது

திருச்சிற்**ற**ம்**ப**லம்

மாசில் வீணேயும் மாஃ மதியமும்
Maasil veennaiyum maalai madhiyamum
வீசு தென்றலும் வீங்கிள வேனிலும்
Veesu thendralum veenggilla venilum
முசு வண்டறை பொய்கையும் போன்றதே
Mūsu vanndarrai poygaiyum pondradhē
ஈசன் எந்தை இணையடி நீழலே.
Eesan endhai innaiyadı neezhale

குற்றம் அற்ற வீணேயின் இசைபோலவும், மாஃக் காலத்தில் காணப்படும் நிலாவைப் போலவும், அக்காலத்தில் வீசும் தென்றல் போலவும், இளவேனில் காலத்துக் குளிர்ச்சி போலவும், வண்டுகள் ஒலிக்கும் (மலர்கள் உள்ள) குளம் போலவும் (இன்பம் உண்டோக்கும்; எது எனில்) எந்தை ஆகிய சிவபெருமானின் திருவடி நிழல்.

மாசு இல்—குற்றம் இல்லாத—flawless
மாலே— evening மூசு—மொய்த்தல்—swarm
மதியம்—சந்திரன்; நிலா—moon light
வீசு—blow தென்றல்—cool breeze
இளவேனில் —spring season வண்டு—bees
அறை—ஒலிசெய்—make humming noise

பொய்கை—குளம்—tank ஈசன்—சிவன்—Lord Siva எந்தை—என்தந்தை—my Father இணேயடி—இரண்டு திருவடி—pair of Feet நீழல் —திழல் —shade; (shelter)

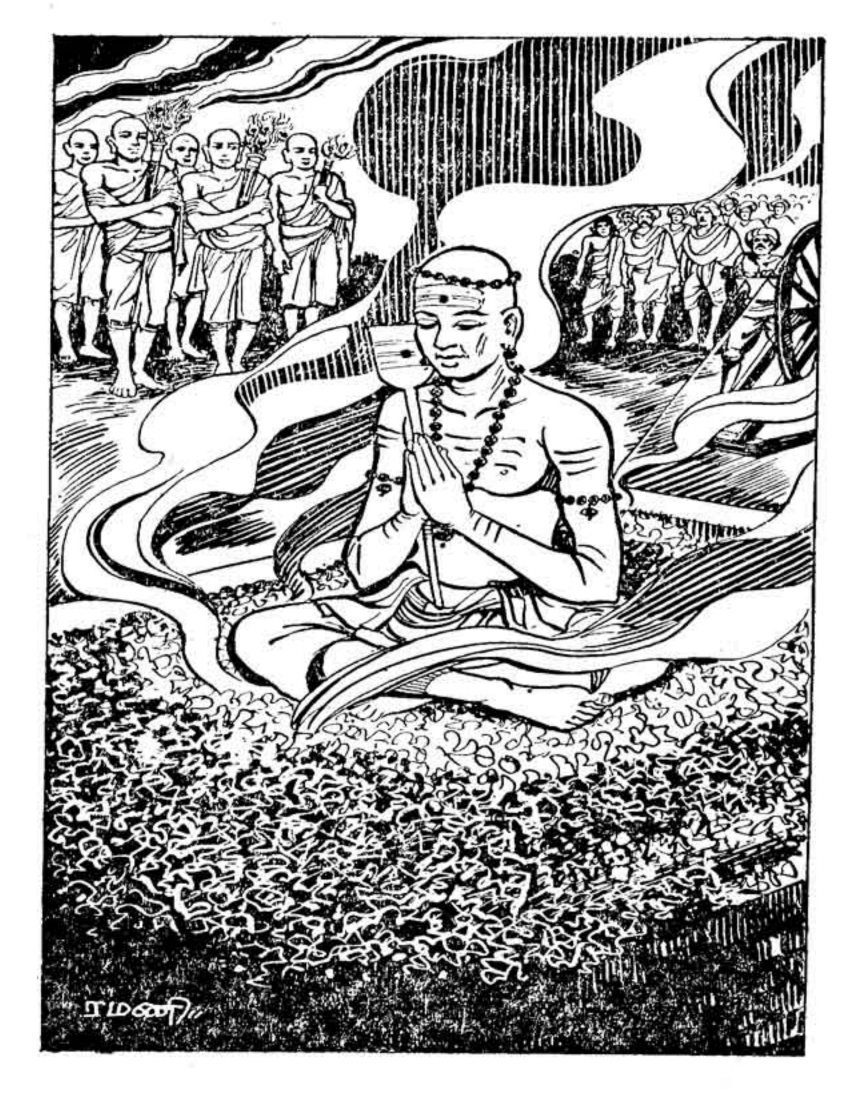
The shade of pair Feet of my Heavenly Father is like—the music of the flawless Veena—the moon light in the evening—thepleasantbreeze blowing from the south—the pleasantness of the spring season and—the tank wherein the bees hum (on the flowers therein)

நமச்சி வாயவே ஞானமும் கல்வியும் Namachchi vaayavē gnaanamum kalviyum நமச்சி வாயவே நான் அறி விச்சையும் Namachchi vaayavē naan arri vichchaiyum நமச்சி வாயவே நாநவின்று ஏத்துமே Namachchi vaayavē naanavindru ēththumē நமச்சி வாயவே நன்னெறி காட்டுமே. Namachchi vaayavē nannerri kaattumē.

நமச்சிவாய என்பது பேரறிவைத் தருவது, கல்வியையும் தருவது; நமச்சிவாய என்பது நான் அறிந்த வித்தையும் ஆகும்; நமச்சிவாய என்பதை என்னுடைய நாக்கு விரும்பிப் புகழும்; நமச்சிவாய என்பது நல்ல வழியைக் காட்டும்.

நமச்சிவாய — Na Ma Si Va Ya-the mystic five lettered manthra ஞானம் — பேரறிவு — wisdom கல்வி — education அறி — அறிந்த — learnt விச்சை — வித்தை — stratagem நா—tongue நவின்று — tell with liking ஏத்தும் — adore நன்னெறி — virtuous path காட்டும் — show

Na Ma Si Va Ya awards wisdom and wordly education; Na Ma Si Va Ya is the stratagem I have learnt; Na Ma Si Va Ya my tongue always adore with great liking; Na Ma Si Va Ya leads to the virtuous path.



நீற்றறைபில் இடப்பட்ட நாவுக்கரசர் அதனே ஈசன் இணையடி நீழலாய்க் கண்டு இன்புறுகிருர் Navukkarasar enjoys the burning kiln as the

shade of Lord's feet



அஞ்சத்தக்க யானே முன் கிடத்தப்பட்டபோதும் 'அஞ்சவருவது யாதொன்றுமில்லே' எனப் பாடுகிருர் நாவுக்கரசர்! Though he was thrown before an incited elephant Navukkarasar sings the poem "There is nothing to fear" —8—

விறகில் தீயினன் பாலில் படு நெய்போல் Virragil theeyinan paalil padu neypol மறைய நின்றுளன் மாமணிச் சோதியான் Marraiya nindrullan maamanich chodhiyaan உறவு கோல் நட்டு உணர்வு கயிற்றினுல் Urravukol nattu unnarvu kayitrinaal முறுக வாங்கிக் கடைய முன் நிற்குமே. Murruga vaangik kadiya mun nirrkumē

#### திருச்சிற்றம்பலம்

விறகில் தீயைப் போலவும், பாலில் உள்ள நெய் போலவும், சிறந்த மணியில் காணப் பெறும் ஒளி போலவும் இறைவன் மறைந்து நின்று இருக்கிருன். உறவு என்னும் கோலே நட்டு, உணர்வு என்ற கயிற்றைக் கட்டி, முன்னும் பின்னும் இழுத்துக் கடைந்தால், இறைவன் எதிரில் வந்து நிற்பான்.

விறகு—firewood தி—fire
பால்—milk நெய்—ghee
மறைய—unseen நின்று —standing
மாமணி—bright gem சோதி—ஒளி—brightness
உறவு—அறிவு—knowledge கோல்—post; staff
உணர்வு—wisdom கயிறு—rope
கடைய—churn முன்நிற்கும்—stand in front of

He stands unseen—like fire in wood,—like ghee in milk and like the brightness in a gem. Fix a post called knowledge; take a rope called wisdom, and then churn it. The Lord would stand in front of you.

#### திருஅதிகை வீரட்டானம்

#### திருச்சிற்**ற**ம்பலம்

சுண்ணவெண் சந்தனச் சாந்தும் சுடர்த்திங்கள் சூளா

மணியும்

Sunnnavenn sandhanach chaandhum sudarththinggall süllaamanniyum

வண்ண உரிவை உடையும் வளரும் பவள நிறமும் Vannnna urivay udaiyum vallarum pavalla nirramum அண்ணல் அரண் முரண் ஏறும் அகலம் வசாய அவும் Annnal arann murann ērrum agalum vallatya aravum திண்ணன் கெடிலப் புனலும் உடையார் ஒருவர் தமர்நாம் Thinnnan kedilap punalum udiyaar oruvar thamarnaam அஞ்சுவது யாது ஒன்றும் இல்லே அஞ்ச வருவதும் இல்லே. Anjuvadhu yaadhu ondrum illai anja varuvadhum illai.

வெண்பொடி ஆகிய விபூதியைப் பூசுபவர்; சந்தனச் சாந்தை அணிபவர்; ஒளி பொருந்திய சந்திரீனத் தமேமணியாகச் சூடுபவர்; நிறம் உள்ள தோலே ஆடையாக உடுப்பவர்; ஒளி வளர்கின்ற பவழம் போன்ற நிறம் உடையவர்; சிறப்பு உடையதும், (அடி யார்க்குக்) காவல் ஆகவும், (மற்றவர்க்கு) மாறுபட்டும் இருக்கிற எருதை வாகனமாக உடையவர்;—அத்தகைய சிவனுக்கு நாம் உறவினர்; ஆகையால் நாம் பயப்படுவது எதுவும் இல்லே; நாம் பயம் அடையுமாறு வருவது எதுவும் இல்லே.

```
வெண்சுண்ணம்—வெண்பொடி; விபூதி—Sacred ash
சந்தனச் சாந்து—sandal paste
சுடர்—ஒளி—bright
                        சூளாமணி — தஃமணி — crest jewel
வண்ணம் — நிறம் — colour உரிவை — தோல் — hide
                        பவழம்—coral
உடை—ஆடை—dress
வளரும்—ஒளிவளர்கிற—glowing
அண்ணல்— த‰மை—Chief, supreme
அரண்—காவல்—protection
                           முரண்—மாறுபாடு—unfriendly
ஏறு—எருது—bull
                           அகலம் – மார்பு—chest
வளாய—பரவிய—spreading
                          அரவு—பாம்பு—snake
திண்—வலிமை—strong
                          தன் — தல்ல — good
தமர் – உறவினர்; அடியவர் — kin; bondsmen
அஞ்சுவது—பயப்படுவது —to fear அஞ்சவருவது—comes to
                                             frighten
```

He smears the white Sacred Ash; He daubs on the sandal paste. He wears the white bright moon as the crest jewel. He puts on the coloured dress of skin. His hue is like that of glowing coral. He rides the bull supreme which protects (the devotess) and defies (others). He adorns His breast with

snake. He owns the waters of the river Gadilam strong and good—we are His kin. Hence there is nothing for us to fear; nor there is anything to come and frighten us.

நரம்பு எழு கைகள் பிடித்து நங்கை நடுங்க மஃயை Narambu ezhu kaigall pidiththu nanggai nadungga malaiyai உரங்கள் எல்லாம் கொண்டு எடுத்தான் ஒன்பதும் ஒன்றும் அலற

Uranggall ellaam konndu eduththaan onpadhum ondrum alarra வரங்கள் கொடுத்து அருள் செய்வான் வளர்பொழில் வீரட்டம் சூழ்ந்து

Varanggall koduththu arull seyvann vallarpozhil veerattam sūzhndhu

நிரம்பு கெடிலப் புனலும் உடையார் ஒருவர் தமர்நாம் Nirambu kedilap punalum udaiyar oruvar thamarnaam அஞ்சுவது யாது ஒன்றும் இல்லே அஞ்ச வருவதும் இல்லே. Anjuvadhu yaadu ondrum illai anja varuvadhum illai.

#### திருச்சி*ற் றம்ப*லம்

(இராவணன்) வீணே நரம்புகளேத் தடவும் கைகளால் முழு வலிமையுடன் (கயிலே) மலேயைத் தூக்கிஞன்; உமை நடுங்கிஞள்; இறைவன் (இராவணனது) பத்து (வாய்களும்) அலறுமாறு செய் தார்; அவனுக்கு வரங்கள் கொடுத்து அருள் செய்தார்; வீரட்டம் தோட்டங்கள் வளர்ந்துள்ளது; கெடில நதியின் வெள்ளம் சூழ்ந் தது; இவ் வீரட்டத்து இறைவனுக்கு நாம் உறவினர்; ஆகையால் நாம் பயப்படுவது எதுவும் இல்லே; நாம் பயம் அடையுமாறு வரு வதும் எதுவும் இல்லே.

நரம்பு—(வீணே) நரம்பு—strings of veena கைகள்—hands நங்கை—பெண்—lady நடுங்க—பயப்பட—tremble உரம்—வலிமை—strength எடுத்தான்—தூக்கிஞன்—lifted ஒன்பதும் ஒன்றும்—9+1=10—nine+one=ten வரங்கள்—boons நிரம்பு—full வளர்பொழில்—growing groves

Ravana lifted up Mount (Kailas) with all his strength and with hands capable of turning the strings (of veena). Uma trembled at this. But the Lord made him cry with his ten (mouths) and granted him boons. He resides at Veerattam—surrounded by growing groves—and the floods of the river Gedilam. We are his kin. Hence there is nothing for us to fear; nor there is anything to come and frighten us. நமச்சிவாயத் திருப்பதிகம்

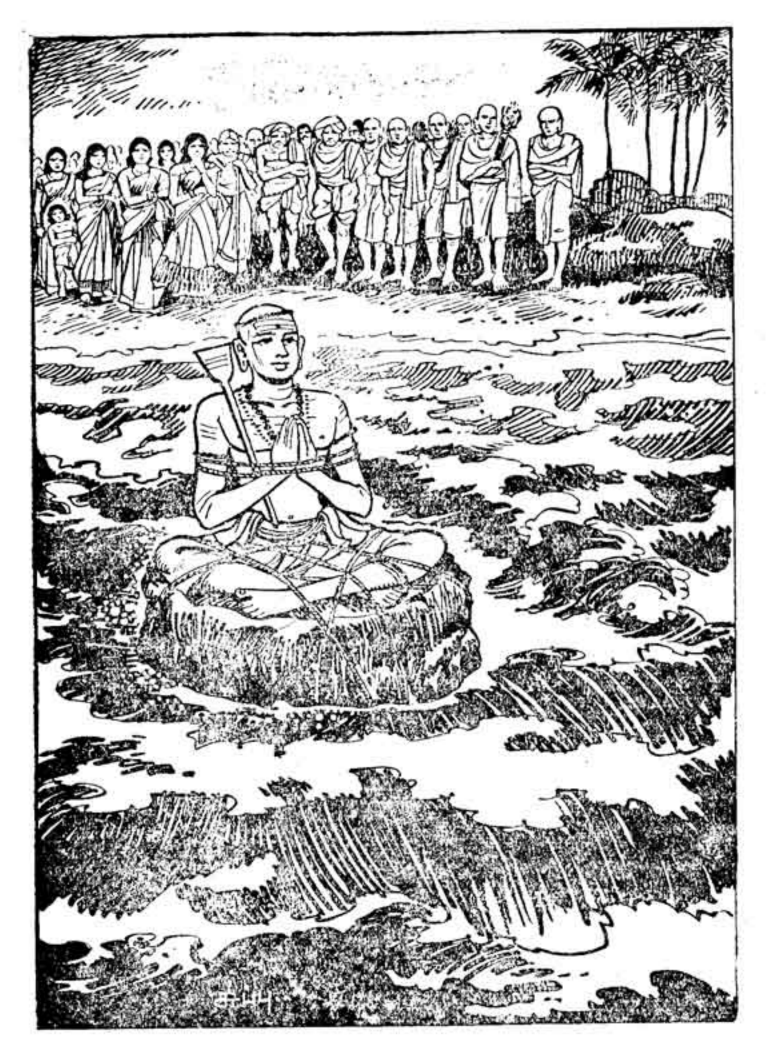
#### திருச்சிற்றம்**ப**லம்

சொற்றுணே வேதியன் சோதி வானவன் Sotrunnai vedhiyan sothi vaanavan பொற்றுணேத் திருந்தடி பொருந்தக் கைதொழக் Potrunnaith thirundhadi porundhak kaithozhak கற்றுணேப் பூட்டியோர் கடலில் பாய்ச்சினும் Katrunnaip pūttiyor kadalil paaychchinum நற்றுணே ஆவது நமச்சி வாயவே. Natrunnai aavadhu namachchi vaayave.

புகழ் பொருந்திய வேதத்தை ஓதுபவன்; ஒளி பொருந்திய விண் உலகில் இருப்பவன்—இச்சிவபெருமானுடைய திருவடிகள் பொன்போன்றவை; அழகானவை; அவற்றை மனம் பொருந்தக் கையால் தொழுதால், கல் தூணில் கட்டிக் கடலில் தள்ளினுலும். "நமசிவாய" என்னும் மந்திரம் நல்ல துணேயாய் இருக்கும்.

சொல்துணே – புகழ் உடைய—famous
வேதியன்—வே தம் ஓதுபவன்—one who recites the Vedas
சோதி – ஒளி—glow
வானவன்—விண் உலகில் இருப்பவன்—dwells in heaven
பொன்துணே—பொன் போன்ற—golden
திருந்து அடி—அழகிய திருவடி—beauteous Feet
தொழ—வணங்கிஞல்—if worshipped
கல்துணே—கல்தூண் —stone boulder
பூட்டி—கட்டி—bound கடல்—sea
பாய்ச்சினும் —தள்ளினேலும்—if thrown துணே—companion

He chants the famous Vedas. He resides in the glowing Heaven. His Feet are golden and beautiful. If one worships His Feet with intense devotion and clasped hands, and although one is bound to a boulder and thrown into the sea, it is "NaMaSiVaYa" that becomes your companion.



கல்லிலே கட்டிக் கடலிலே தன்னினும் நல் நுணேயாவது நமச்சிவாயவே என்று இசைக்கிருர் நாவுக்கரசர்! "Though bound to a stone and thrown into the sea Na Ma Si Va Ya is the best companion"—so sings Navukkarasar

இல்லக விளக்கது இருள் கெடுப்பது
Illaga villakkadhu irull keduppadhu
சொல்லக விளக்கது சோதியுள்ளது
Sollaga villakkadhu sōthiyullladhu
பல்லக விளக்கது பலருங் காண்பது
Pallaga villakkadhu palarung kaannbadhu
நல்லக விளக்கது நமச்சி வாயவே.
Nallaga villakkadhu Namachchi vaayavē.

வீட்டில் வைக்கும் விளக்கு இருளே நீக்கும். புகழ் பொருந்திய மனத்தில் உள்ள விளக்கு ஒளி பொருந்தியது. பல வீடுகளிலும் வைக்கும் விளக்கு பலரும் காணக் கூடியது. நல்ல மனத்தில் இருப் பது ஆகிய விளக்கு ''நமசிவாய''.என்ற மந்திரம் ஆகும்.

இல்—house அகம்—in
விளக்கு—light இருள்—darkness
கெடுப்பது—extinguish சொல்—that is being praised
அகம்—mind சோதி—lustrous
பல—many அகம்—house
பலர்—many people காண்பது—to be seen, visible
நல்ல—good
நமச்சிவாய—நமசிவய—the mystic five letters.

The light lit in the house dispels darkness. The famous light lit in the mind is lustrous. The light lit in the houses are visible to all. The good light lit in the mind is "NAMA SIVAYA" (the mystic five lettered mantra).

மாப்பிணே தழுவிய மாதொர் பாகத்தன் Maappinnai thazhuviya Maadhor Baagaththan பூப்பிணே திருந்தடி பொருந்தக் கைதொழ Pāppinnai thirundhadi porundhak kaithozha நாப்பிணே தழுவிய நமச்சிவாயப் பத்து Naappinnai thazhuviya namachchivaayap paththu ஏத்த வல்லார் தமக்கு இடுக்கண் இல்லேயே. Eththa vallaar thamakku idukkann illaiyē.

தி**ருச்சிற்றம்பல**ம்

பெண்மான் போன்றவர் உமை; அவரை ஒரு பாகத்தில் உடை யவர் சிவபெருமான்; சிவபெருமானுடைய திருவடிகள் மலர் போன்றவை; அழகு உடையவை; அவற்றைக் கையால் தொழு; சொல் மாஃயாகிய நமச்சிவாயப் பதிகத்தைப் பாடு; பாடிஞல் துன்பங்கள் இல்லே.

மாப்பிண—பெண்மான்—hind, female deer மாது—பெண்—(உமை)—lady (Uma) தழுவிய—embraced ஒர்—ஒரு—one பாகத்தன்—பாகத்தில் உடையவன்—having in a part பூப்பிணே—மலர் போன்ற—like a flower நாப்பிணே—சொல்மாலே—wreath of words பிணே—மாலே—wreath (garland) பத்து—பத்துப்பாடல்கள் உள்ள பதிகம்—decad ஏத்த வல்லார்—capable of praising

Uma is like a hind and the Lord has Her in His Form. Worship His flower-like Fert with clasped hands; and sing this decad which praises the (mystic five letters) "NaMaSiVaYa". There will be no misery for ever.

**திருப்பெண்ணுகட**ம்

### திருச்சிற்றம்**ப**லம்

பொன்ஞர் திருவடிக்கு ஒன்று உண்டு விண்ணப்பம் போற்றி செய்யும்

Ponnaar thiruvadikku ondru unndu vinnnnappam potri

seyyum

என்னுவி காப்பதற்கு இச்சை உண்டேல் இருங் கூற்று அகல Ennaavi kaappadharrku ichchai unndel irungkūtru agala மின்னரு மூவிலேச் சூலம்என் மேற்பொறி மேவு கொண்டல் Minnaaru mūvilaich chūlamen merrporri mēvu konndal துன்னுர் கடந்தையுள் தூங்காண மாடச் சுடர்க்கொழுந்தே. Thunnaar kadandhaiyull thūngaanai maadach chudarkozhundhē பொன் போன்ற உன் திருவடிக்கு விண்ணப்பம் செய்து கொள் வது ஒன்று இருக்கிறது. வணக்கம் செலுத்துகிற என் உயிரைக் காப்பதற்கு உனக்கு விருப்பம் இருப்பின், பெரிய இயமன் நீங்கும் படி, ஒளி பொருந்திய மூன்று இலேகளேயுடைய சூலத்தை என்மேல் பொறி! மேகம் தவழ்கிறதும், (யானே) புகுவதற்கு அரியதும் ஆன பெண்ணுகடத்தில் உள்ள, தூங்கானே மாடம் என்னும் கோயிலில் இருக்கும் சுடர்க்கொழுந்து என்ற கடவுளே.

பொன் ஆர் திருவடி—golden feet விண்ணப்பம்—request
போற்றி செய்யும்—worshipping
ஆவி—life காப்பதற்கு—to protect
இச்சை—liking இரும்கூற்று—big Yama
மின் ஆரும்—dazzling மூவிஃச்சூலம்—trident
பொறி—brand;impress கொண்டல்—மேகம்—clouds
துன் ஆர் —hard to enter

கடந்தை—பெண்ணுகடம்—Pennnnakadam—the name of the place

துங்காண மாடம்—கோயிலின் பெயர்—the name of the temple சுடர்க்கொழுந்து—the name of the God in the temple

I have a humble request to make to your golden Feet. If you should desire to protect the life of myself a devotee and turn abide Yama, please impress the dazzing trident upon me. Oh Lord called Sudarkkozhunda enshrined in Thiruth thūnganaimadam at Pennnnagadam (The temple is overspreaded with clouds and not easy for the elephants to enter).

கடவுந் திகிரி கடவாது ஒழியக் கயிலே யுற்ருன் Kadavun dhikiri kadavaadhu ozhiyak kayilai yutraan படவுந் திருவிரல் ஒன்றுவைத் தாய்பனி மால் வரைபோல் Padavun thiruviral ondru vaiththaaypani maalvaraipol இடவம் பொறித்து என்னே ஏன்றுகொள்வாய் இருஞ்சோலே திங்கள்

Idavam porriththu ennai ēndru kollvaay irunjsolai thingall தடவுங் கடந்தையுள் தூங்காண மாடத்து எம் தத்துவனே. Thedavun kadandhaiyull thungaahai maadaththu em thathu-

vanē.

செலுத்தும் தேர் செல்லொது நின்றது; (இராவணன்) கயிலேயைப் பெயர்த்தான்; பெயர்க்கவும் நீ உன் திருவிரல் ஒன்றை ஊன்றிய பெருமானே! பனி பொருந்திய பெரிய மலே போன்ற இடபக்குறியைப் பொறித்து என்னே ஏற்றுக்கொள்வாய். சந்திரன் செழித்த சோலேயைத் தவழ்ந்து செல்லும், பெண்ணுகடைத்தில் உள்ள, தூங்கான மாடம் என்னும் கோயிலில் உள்ள மெய்ப் பொருளே!

கடவும்—that was driven திகிரி – சக்கரம் – தேர் – wheel – chariot கடவாது ஒழிய—that could not be driven கயிலே—Mt. Kailas— திருக்கயிலாயமலே படவும்—(as the Lord) pressed திருவிரல்—holy finger (toe) வைத்தாய்—placed (pressed) பனி—ice மால் — high; big போல்—like வரை—mountain பனிமால்வரை — இமயம & — Himalayas இடவம் — இடபம் — Bull பொறித்து—branding ஏன்று கொள்வாய்—take me; (bless me) இருஞ்சோஃ —thick grove திங்கள் ---சந்திரன் ---Moon தடவும்—creeping தத்துவன்—மெய்ப்பொருள்—God as the ultimate reality.

The chariot which Ravanna drove could not proceed. Hence he tried to lift the mountain. Oh Lord who pressed the mountain with your toe!

Please impress upon me the Bull (insignia) which is white like the Himalayas. Oh Lord enshrined in Thiruththunganai madam at Pennanagadam! (The place is surrounded by lofty groves where the moon creeps).

### கோயில் (சிதம்பரம்)

### திருச்சிற்**ற**ம்பலம்

பத்தனுய்ப் பாடமாட்டேன் பரமனே பரமயோகீ Paththanaayp paada maatten paramane paramayogee எத்தினுல் பத்திசெய்கேன் என்னேநீ இகழவேண்டா Eththinaal paththi seygen ennai nee igazha venndaa முத்தனே முதல்வா தில்‰ அம்பலத்(து) ஆடுகின்ற Muththane mudhalvaa Thillai ambalaththu aadugindra அத்தாவுன் ஆடல் காண்பான் அடியனேன் வந்தவாறே. Aththaavun aadal kaannbaan adiyanen vandhavaarre.

இருக்கிறேன்! உடையவனுய் உன்னேப்பாடாமல் பக்கி மேலானவனே! மேன்மையான யோகியே! எந்த விதமாக நான் பக்தி செய்வேன்? என்னே நீ இகழ வேண்டாம். முத்தியைத் தருப வனே! எல்லோருக்கும் முதல் ஆக இருப்பவனே! தில்ஃயில் உள்ள நடன சாஃயில் நடனம் ஆடுகிறவனே! உன் திரு நடனத்தைக் காண அடியேன் வந்து இருக்கிறேன்.

பாடமாட்டேன் – do not sing பத்தன்—devotee பரமன் —மேலானவன் — Supreme எத்திஞல்—எந்தவி தமாக⊷in what way பத்தி-பக்தி-devotion செய்கேன்—செய்வேன்—do; practise இகழ வேண்டா - don't despise முத்தன் –முத்திகொடுப்பவன் –grantor of salvation முதல்வன்-the first and the beginning தில்‰—சிதம்பரம்—Chidambaram அம்பலம் — நடனசால் — Dancing Hall அடியேன்—I your bondsman

As a true devotee, I sing you not. Oh the Supreme! The greatest yogi! How shall I practise devotion to you? Do not Oh grantor of Salvation! The first of all! The despise me. Dancer at the Hall of Thillai I have come down here to witnees your Dance!

மண்ணுண்ட மாலவனும் மலர்மிசை மன்னினுவும் Mannnunnda maalavanum malarmisai manninaanum விண்ணுண்ட திருவுருவம் விரும்பிஞர் காணமாட்டார் Vinnnnundda thiruvuruvam virumbinaar kaannamaa!taar திண்ணுண்ட திருவே மிக்க தில்2லச் சிற்றம்பலத்தே Thionnnunnda thiruvē mikka Thillaich Chitrambalaththe பண்ணுண்ட பாடலோடும் பரமநீ ஆடுமாறே. Pannnunnda paadalodum paramanee aadumarre. திரு**ச்**சிற்**ற**ம்பலம்

வானம் வரையிலும் ஓங்கி வளர்ந்த உருவம் எடுத்தார் சிவ பெருமான். உலகம் உண்ட திருமாலும் தாமரையில் உள்ள பிரமனும் தேடிக்காண விரும்பிஞர்; ஆஞல் காண முடிய வில்லே. அழிவில்லாத செல்வமே! பரமனே! தில்லேயில், சிற்றம் பலத்தில் பண் பொருந்திய பாடல்களேப்பாடிக்கொண்டு ஆடுகிருய்! (இஃது என்ன அதிசயம்)

மண்—earth உண்ட— தின்ற —ate; swallowed மாலவன்—திருமால்; விஷ்ணு—Vishnu மலர்—பூ—(here) lotus மிசை—மேல்—on மன்னிஞன்— இருந்தான்—seated திண்—வலிமை—strength திரு—செல்வம்—wealth தில்லே—சிதம்பரம்—Chidambaram சிற்றம்பலம்—Cosmic Dancing Hall at Chidambaram பண்—music பாடல்—song

Lord Siva took a form which rose beyond the heavens. Vishnu who swallowed the world and Brahma who is seated on the lotus—could not see it although they desired to see. Oh Lord, the everlasting wealth! At the Thillai Cosmic Dancing Hall, you begin to dance singing musical songs. How is it?

தில்&லச்சிற்றம்**பலம்** 

### திரு**ச்சிற்றம்ப**லம்

அன்னம் பாலிக்கும் தில்ஃச் சிற்றம்பலம் Annam baalikkum thilaich Chitrambalam பொன்னம் பாலிக்கும் மேலும் இப் பூமிசை Ponnam baalikkum melum ip pūmisai என் அன்பு ஆலிக்குமாறு கண்டு இன்புற En anbu aalikkumaarru kanndu inburra இன்னம் பாலிக்குமோ இப் பிறவியே Innam baalikkumo ip pirraviye.

உணவைக் கொடுக்கும் சிதம்பரத்தில் உள்ள திருச்சிற்றம் பலத்தில் உள்ள இறைவன்; மேலும் பொன்னேயும் அளிக்கும் இந்த உலகத்தில், என் அன்பு பொருந்தி உள்ள நிலேமையைப் பார்த்து, நான் இன்பம் அடைய, இன்னமும் இந்த (மானிடப்பிறவி) வருமோ? அன்னம்—சோறு—உணவு—food

பாலிக்கும்—will give

தில்‰—சிதம்பரம்—Chidambaram

சிற்றம்பலம்—Hall of Wisdomபொன்னம்—பொன்—gold

மேலும்-further

பூமிசை—on the earth

அன்பு —love; affection

இன்னம் — further

இன்புற—to enjoy

பிறவி—birth.

The Lord of the Hall of wisdom at Chidambaram will give food; further He will give gold. On seeing my love to Him, in order that may feel joy, will He bless me with this human birth further on?

அல்லல் என்செயும் அருவிண என்செயும் Allal enseyum aruvinai enseyum தொல்லே வல்விணத் தொந்தந்தான் என்செயும் Thollai valvinaith thoadhandhaan enseyum தில்லே மாநகர் சிற்றம் பலவஞர்க்கு Thillai maanagarch chitram balavanaarkku எல்லே இல்லதோர் அடிமை பூண்டேனுக்கே. Ellai illadhor adimai pūnndēnukkē.

### திருச்சிற்றம் பலம்

ஆகாமியம் ஆகிய அல்லல் என்னே என்ன செய்யும்? பிரார்த்த வினே என்ன செய்யும்? பழைய வல்வினேயாகிய சஞ்சிதம் எனும் துவந்துவம் என்ன செய்யும்? தில்லேயாகிய பெரிய நகரில் திருச் சிற்றம்பலத்தில் உள்ள இறைவனுக்கு அளவுஇல்லாத அடிமை பூண்டு இருக்கிற எனக்கு?

அல்லல்—ஆகாமியம்—இப்பிறப்பில் செய்யும் புண்ணியை பாவங்கள் — good and bad deeds of the present birth.

அருவிணே — பிராரத்தம் — இப்பிறவியில் பயன் அளிக்கும் பழவினே past karma whose effects have begun to operate

தொல்ஃு—பழமையான—old

வல்வினே—வலிமை பொருந்தியவிண—strong deed

தொந்தம் – துவந்துவம் -- இருவினே — சஞ்சிதம் — Sanchita — அஞ்தி யாய் ஈட்டப்பட்டு உள்ள கருமத்தில் அனுபவித்துத் தீர்ந்தது போக மீதி இருப்பது — Accumulated karma of former births that still remainsto be experienced. மாநகர்—city சிற்றம்பலவஞர்—The Lord at the Hall of Wisdom எல்லே இல்லதோர் அடிமை—unlimited bondage

What can the Agamya do? What can the Prarabhdha do? What can the old strong Sanchitha also do? I have entertained unlimited bondage to the Lord as the Hall of Wisdom?

# கோயில் : பெரிய திருத்தாண்டகம்

திருச்சிற்றம்பலம்

அரியானை அந்தணர்தம் சிந்தை யானை
Ariyaanai Andhannartham SIndhai yaanaai
அருமறையின் அகத்தானை அணுவை யார்க்கும்
Arumarraiyin Agaththaanai Annuvai Yaarkkum
தெரியாத தத்துவனைத் தேனைப் பாலைத்
Theriyaatha Thaththuvanaith Theanaip Paalaith
நிகழொளியைத் தேவர்களிதம் கோனை மற்றைக்
Thigazh Olliyaith Theavargalltham Koonai Matrraik
கரியானை நான்முகனைக் கனலைக் காற்றைக்
Kariyaanai Naanmuganaik Kanalaik Kaatrraik
கனைகடலைக் குலவரையைக் கலந்து நின்ற
Kanaikadalaik Kulavaraiyaik Kalandhu Nindra

Kanaikadalaik Kulavaraiyaik Kalandhu Nind பெரியானைப் பெரும்பற்றப் புலியூ ராணைப் Periyaanaip Perumbatrap Pulliyuuraanaip பேசாத நாள் எல்லாம் பிறவா நாளே. Peasaatha Naall Ellaam Pirravaa naallea.

அரியான்—not easily known அந்தணர்—Brahmins (of Tillai) கிந்தை—mind மறை—Vedas அகம்—within அனு—atom தெரியாத—unknown தேன்— honey பால்—milk ஒளி—light கோன்—king கரியான்—Vishnu (who is black)

நான்முகன்—four faced Brahma கனல்—fire காற்று—air கடல்—sea வரை—mountain பெரியான்—greatman பெரும்பற்றப் புலியூர் தில்லை, —Chidambaram, பிறவா—Unborn

தில்லைவாழ் அந்தணர்கள் முடியா தவன் ; அறிதற்கு மனத்தில் இருப்பவன்; அருமையான வேதத்தின் உள்ளே இருப் பவன், அணுவாக இருப்பவன்; யாருக்கும் தெரியாத தத்துவப் பொருளாய் இருப்பவன்; தேன், பால் போன்று இனிப்பவன்; ஓளிமயமானவன்; தேவர்சளுக்கு அரசன், கருமையான விஷ்ணு வையும், பிரம்மாவையும், நெருப்பையும், காற்றையும், ஒலிக்கும் கடலையும், பெரியமலையையும், கலந்து இருக்கிற பெரியவன்; பெரும்பற்றப்புலியூர் ஆகிய தில்லையில் கோயில் கொண்டு இருப் பவன்; இவனைப்பற்றிப் பேசாத நாட்கள் எல்லாம், பிறவாத நாட்கள் ஆகும்.

He cannot be easily known;

He is in the mind of Brahmins of Tillai;

He is within the vedas;

He is the atom;

He is the Tattva (matter) unknown to all;

He is the honey and milk;

He is the Lord of Devas (Celestials);

He abides in Vishnu, Brahma, the fire, the air, the ocean the mountains:

He is the great lord;

He is the lord of Perumpatrapuliyur (Chidambaram)

Those days which one does not speak of Him are considered to be the days that one is not born.

காரொளிய திருமேனிச் செங்கண் மாலும் Kaarolliya Thirumeanich Chengkann Maalum கடிக்கமலத்து இருந்தவனும் காணு வண்ணம் Kadik Kamataththu Irunthavanum Kaannaa Vennnnam சீரொளிய தழற் பிழம்பாய் நின்ற தொல்லலத் Seerolliya Thazharr Pizhambaay Nindra Thollaith திகழ் ஒளியைச் சிந்தைதனை மயக்கம் தீர்க்கும் Thigazh Olliyaich SinDhaithanai Mayakkam

Theerkkum

ஏரோளியை இருநிலனும் விசும்பும் வீண்ணும்
Earolliyai Irunilanum Visumbum Vinnnnum
ஏழ்உலகும் கடந்து அண்டத்து அப்பால் நின்ற
Eazhulagam Kadanthu Anndaththu Appaal Nindra
பேரொளியைப் பெரும்பற்றப் புலியூ ரானைப்
Pearolliyaip Perumpatrap Puliyuuraanaip
பேசாத நாள்எல்லாம் பிறவா நாளே.
Beasaatha Naal! Ellaam Pitravaa Naallea.

திருச்சிற்றப்பலம்.

கார் - மேகம் — Cloud

ஒளிய - ஒளிபொருந்தை — lustrous

திருமேனி - உடம்பு body

செங்கண் - சிவந்தகண் - red eyed

மால் - விஷ்ணு --Vishnu

அடி - வாசனை -- fragrance

கமலம் - தாமரை — lotus

காண—could not be seen

சீர் - சிறப்பு—greatness

தழல் - நெருப்பு—fire

தொல்லை - பழைய—old

ஓளி – light

சிந்தை—mind

மயக்கம்—confusion

ஏர் - அழகு — beauty

இருநிலன் - பெரியபூமி—big world

விசும்பு - ஆகாயம்—sky

விண் - தேவலோசம் - The world of the Devas

ஏழ்உலகு – Seven worlds

அண்டம் -- The celestial worlds

பேரொளி—big light

மேகத்தின் ஒளி பொருந்திய உடம்பையும் சிவந்த கண்ணையும் உடையவன் விஷ்ணு; வாசனை பொருந்திய தாமரையில் இருப் பவன் பிரம்மா; இவ்விருவராலும் காண முடியாதவன், சிறந்த ஒளி பொருந்திய நெருப்பு வடிவமாய் நின்றவன்; பழமையான ஒளி பொருந்தியவன்; மனத்தில் உள்ள மயக்கத்தைப் போக்கு பவன்; அழகிய ஒளி பொருந்தியவன்: இந்தப் பெரிய நிலம், ஆகாயம், தேவருலகம், ஏழு உலகங்கள்—ஆகியவற்றைக் கடந்து இருப்பவன்; அண்டங்களுக்கு அப்பால் இருப்பவன்; பெரிய ஒளி யாக இருப்பவன்; பெரும்பற்றப் புலியூராகிய தில்லையில் கோயில் கொண்டு இருப்பவன்; இவனைப் பற்றிப் பேசாத நாட்கள் எல்லாம் பிறவாத நாட்கள், Vishnu has the body with the lustre of the clouds and he is red eyed;

Brahma is seated on the fragrant lotus -The Lord cannot be perceived by them.

The Lord is in the form of fire and effulgent light; He eradicates the confusion from the minds (of devotees): He is the beacon light beyond the world;

He is the sky, the seven worlds, and the Celestial worlds beyond.

He is the Lord of Perumpatrapuliyur (Chidambaram)

Those days which one does not speak of him are considered to be the days that one is not born.

பொது விடம் நீர்த்த நிருப்பதிகம்

### திருச்சிற்றம்பலம்

ஒன்றுகொலாம் அவர் சிந்தை உயர்வரை Ondrukolaam avar sindhai uyarvarai ஒன்றுகொ லாம்உய ரும்மதி சூடுவர் Ondruko laamuya rummadhi sūduvar ஒன்றுகொ லாம்இடு வெண்தலே கையது Ondruko laamidu vennthalai kaiyadhu; ஒன்றுகொ லாமவர் ஊர்வது தானே. Ondruko laamavar ūrvadhu thaanē.

சிவபெருமான் இருப்பது சிந்தைக்கு (எட்டாத) உயர்ந்த கயிலேமலே ஒன்று; அவர் சூடிக்கொள்வது வளரும் பிறை ஆகிய ஒன்று; அவர் கையில் இருப்பது பிச்சை இடும்படியான (பிரமனது) கபாலம் ஆகிய ஒன்று; அவர் ஊர்வது எருது (ஆகிய) ஒன்று.

அவர்—He, the Lord சிந்தை—மனம்—mind உயர்வரை—உயர்ந்த மலே; கயிலே மலே—high mountain Mt. Kailas உயரும் மதி—வளர்கிற சந்திரன்—crescent that waxes சூடுவர்—wear கையது—in the hand வெண்டலே (பிரமனது) கபாலம்—the skull (of Brahma) ஊர்வது—that rides He resides at Mt Kailas that is beyond perception—it is one; He wears the crescent moon that waxes—it is one; He holds in His hands the skull (of Brahma)—it is one; He rides on (a bull)-it is one.

பத்துகொ லாம்அவர் பாம்பின்கண் பாம்பின்பல்
paththukko lammavar paambinkann paambinpal
பத்துகொ லாம்எயி றுந்நெரிந் துக்கன
Paththukko laameyi rrunnerin dhukkana
பத்துக்கொ லாம்அவர் காயப்பட்டான் தலே
Paththukko laamavar kaayappattaan thalai
பத்துக்கொ லாம்அடி யார்செய்கை தானே.
Paththukko laamadi yaarseygai thanne.

### திருச்சிற்றம்**ப**லம்

அவர் சூடிய பாம்பின் கண் பத்து; பாம்பின் பல் பத்து; பாம்பின் பல் பத்தும் நெரிந்து உடைந்தன. அவரால் காயம் அடைந்த இராவணனது தலே பத்து; அடியார்களுடைய செய்கை களும் (ஆன்ம அனுபவங்களும்) பத்து.

பத்து—ten அவர்—His பாம்பு—snake கண்—eyes எயிறு—பல்—teeth நெரிந்து உக்கன—broken to pieces காயப்பட்டான்—wounded; Raavana தூட்கை

The eyes of His snakes are ten; the teeth too ten. The teeth were broken to pieces. The heads of him who was wounded by the Lord were ten. The experiences of the devotees (or soul) are ten.

திருவாருர்

## திருச்சிற்றம்பலம்

கற்றவர்கள் உண்ணும் கனியே போற்றி Katravargall unnnnum kaniyē potri கழல் அடைந்தார் செல்லும் கதியே போற்றி Kazhal adaindhaar sellum gadhiyē potri அற்றவர்கட்கு ஆரமுதம் ஆனுய் போற்றி Atravargatku aaramudham aanaay potri அல்லல் அறுத்து அடியேண ஆண்டாய் போற்றி allal arruththu adiyneai aanndaay potri

மற்ஞெருவர் ஒப்பில்லா மைந்தா போற்றி
Matroruvar oppillaa maindhaa potri
வானவர்கள் போற்றும் மருந்தே போற்றி
Vaanavargall potrum marundhe potri
செற்றவர்தம் புரம் எரித்த சிவனே போற்றி
Setravardham puram eriththa sivane potri
திருமூலட்டானனே போற்றி போற்றி.
thirumulat taanane potri potri.

கற்றவர்கள் உண்ணும் பழமே போற்றி! உன் திருவடியை அடைந்தவர் அடையும் மோட்சமாக இருப்பவனே போற்றி! பற்று அற்றவர்களுக்கு அமுதம் ஆனவனே போற்றி! இரு விணேயை அறுத்து என்னே ஆண்டுகொண்டவனே போற்றி! வேறு ஒருவரும் ஒப்பு இல்லாதவனே போற்றி! தேவர்கள் போற்றும் அமுதம் ஆகியவனே போற்றி! பகைவர்களுடைய முப்புரங்களேயும் எரித்த சிவனே போற்றி! திருவாரூரில் திருமூலட்டானத்து எழுந் தருளியுள்ள இறைவனே போற்றி! போற்றி!

கற்றவர்கள்—the learned; wise உண்ணும்—to eal; to taste போற்றி —Hail கனி—பழம்—fruit கழல்—வீரக்கழல்—திருவடி—anklet—feet கதி—முத்தி—beautitude அற்றவர்—those who have renounced the world ஆரமும்—rare ambrosia அல்லல் — (the fruits of) good and evil deed அறுத்து—நீக்கி—to sever மருந்து—அமிர்தம்—ambrosia மற்றொருவர் – anyone else செற்றவர்—inimical ஒப்பு இல்லா—without an equal மைந்தா—Oh strong one! (Omnipotent) வானவர்கள்—தேவர்கள்—celestials போற்றும் —adore

புரம்—fortress

எரித்த—burnt

திருமூலட்டானன் — திருவாரூர்க்கோயில் கருவறையில் இருக்கும் இறைவன் — the Lord in the Sanctum Sanctorum of the Temple at Thiru Arur.

Oh fruit tasted by the wise, Hail!

Oh Beatitude attained by those who worship Your feet,

Oh Ambrosia obtainable by those who have renounced the World, Hail!

Oh Lord who severed (the fruits of) good and evil deeds and blessed me, Hail!

Oh strong One without an equal, Hail!

Oh Ambrosia adored by the Celestials Hail!

Oh Siva who burnt the fortresses of the inimical (giants)
Hail!

Oh Lord of the Sanctum Sanctorum at Thiru Arur, Hail! Hail!

## திருச்சிற்றம்**ப**லம்

பிரமன் தன் சிரம் அரிந்த பெரியோய் போற்றி Biramanthan siram arindha periyoy potri பெண்ணுருவோடு ஆணுருவாய் நின்ருய் போற்றி pennnuruvodu aannuruvaay nindraay potri கரம் நான்கும் முக்கண்ணும் உடையாய் போற்றி

Karam naangum mukkannnum udaiyaay potri காதலிப்பார்க்கு ஆற்ற எளியாய் போற்றி kaadhalippaarku aatra elliyaay potri

அருமந்த தேவர்க்கு அரசே போற்றி

Aru mandha dhevarkku arase potri

அன்று அரக்கன் ஐந்நான்கு தோளும் தாளும் andru arakkan ainnaangu thollum thaallum சிரம் நெரித்த சேவடியாய் போற்றி போற்றி

Siram neriththa sevadiaay potri potri

திருமூலட் டானனே போற்றி போற்றி thirumūlat taananē Potri pōtri.

திருச்சிற்றம்பலம்

பிரமனது தேஃபைை அறுத்த பெரியோனே போற்றி! பெண்ணுருவத்தோடு ஆண் உருவத்தையும் கொண்டு இருப் பவனே, போற்றி!

நான்கு திரு*்கைகளே*யும், மூன்று கண்களேயும் உடை**யவ**னே போற்றி!

உன்ன விரும்புவர்களுக்கு மிகவும் எளிமையாக இருப்பவ**னே,** போற்றி!

அரிய மருந்து உடைய தேவர்கட்கு அரசே போற்றி!

முன்னுளில் இராவணனின் இருபது தோள்க‰ாயும், கால்கணோ யும், பத்துத் தஃகௌயும் நெரித்த திருவடி உடையவனே, போற்றி போற்றி! திருவாரூரில் திருமூலட்டானத்தில் எழுந்தருளியுள்ள இறைவனே; போற்றி! போற்றி!

பிரமன்—Brahma

சிரம்— தவே—head

அறுத்த—to cut; sever

பெரியோய் — Oh great one!

பெண்ணுரு—female form

ஆணுரு—n.ale form

கரம்—hand

நான்கு—four

முக்கண் —three eyes

காதலிப்பார்க்கு—to those who worship with affection

ஆற்ற - மிகவும்—very

எளியாய்—easily approachable

அருமந்த—அருமையான அமுதம் உடைய;—having rare ambrosia

தேவர்—celestials

அரசு—Lord

அன்று—that day—Long ago

அரக்கன் — இராவணன் — giant — Ravanna

ஐந்நான்கு-5×4=20

தோள்-shoulders

சிரம்—head

தாள் — foot

சேவடி—russet feet

நெரித்த—pressed

Oh great Lord who severed the head of Brahma, Hail!

Oh Lord assuming both feminine and masculine forms, Hail!

Oh Lord having four arms and three eyes, Hail!

Oh Lord easily approachable by those who worship You with affection, Hail!

Oh Lord of the celestials who have ambrosia, Hail!

Oh Lord having feet which pressed the twenty shoulders, the feet and the ten heads of Ravanna, Hail! Hail!

Oh Lord of the Sanctum Sanctorum at Thiru Arur, Hail!
Hail!



சம்பந்தரோடு திருமறைக்காடு செ**ன்ற அப்பர் அங்கு** அடைபட்டுக்கிடந்த மறைக்கத**வம் திறக்கப்பாடு**கிருர்.

Appar who went to Thirumarraikkadu with Sambandar sings to open the door of the temple

### திருச்சிற்றம்பலம்

**திருமறைக்காடு** 

பண்ணின் நேர் மொழியாள் உமை பங்கரோ Pannnin nër mozhiyaall umai panggarō மண்ணிஞர் வலம் செய்ம்மறைக் காடரோ Mannninaar valam seymmarraik kaadarō கண்ணிஞல் உமைக் காணக் கதவினேத் Kannninaal umaik kaannak kadhavinaith திண்ணமாகத் திறந்து அருள் செய்ம்மினே. Thinnnamaagath thirrandhu arull seymminē.

#### திருச்சிற்**றம்ப**ல**ம்**

இசைபோல இனிமையான மொழிகளேப் பேசுபவர் உமாதேவி; அவரை ஒரு பங்கில் கொண்டு இருப்பவரே! இந்த மண் உலகத்தில் வாழ்கிற மக்கள் வலம் வருகிற திருமறைக்காட்டில் இருப்பவரே! இந்தக் கண்ணுல் உம்மைப் பார்க்க வேண்டும்; அதற்காக இந்தக் கதவுகளேத் திறந்து அருள் செய்ய வேண்டும்.

பண்—இசை—music

நேர்—போன்ற—resembles

மொழி—speech

பங்கர்—பாகத்தில் உடையவர்—having in one part of the form மண்ணிஞர்—மக்கள்—people வலம்செய்-சுற்றுகிற—go around அருள் செய்ம்மின்—bestow grace

Uma's speech is sweet like music. Oh Lord, having Uma in one part of Your Form! Oh Lord residing at Thirumaraikkaadu which men of the world go around! I desire to see you with my eyes. Please therefore open the doors positively and bestow grace.

### திருச்சிற்றம்**பல**ம்

அரக்களே விரலால் அடர்த்திட்ட நீர்,
Arakkanai viralaal adarththitta neer
இரக்கம் ஒன்றுஇலீர் எம்பெருமானிரே
Irakkam ondru ileer emperumaaneere
சுரக்கும் புன்னேகள் சூழ் மறைக்காடரோ
Surakkum punnaigall sūzh marraikkaadaro
சரக்க இக்கதவம் திறப் பிம்மினே.
Sarakka ikkadavam thirrap pimminē.

#### திருச்சி*ற்றம்ப*லம்

அரக்கன் ஆகிய இராவணணேக் கால்விரலால் அடக்கி வருத்தம் செய்தீர்; உமக்கு இரக்கம் சிறிதும் இல்ஃயா? எம் தலேவனே! புன்னே மரங்கள் வளர்கிற திருமறைக்காட்டில் இருப்பவரே! வேக மாக இக்கதவுகளேத் திறக்கச் செய்வீர்.

அரக்கன் — ராக்ஷசன் — giant; Ravanna விரல் — கால்விரல் — toe

அடர்த்திட்ட — அடக்கிய — suppress இரக்கம் — pity
இலீர் — do not have எம்பெருமான் — my lord சுரக்கும் — growing புன்னே — a kind of tree

சரக்க — வேகம் ஆக — with speed திறப்பிம்மினே — cause to open

With the toe of your Foot, You suppressed Ravanna. You do not show pity at all, Oh Lord of Maraikkaadu surrounded by growing Punnai trees! Please cause the doors to be opened speedily.

### திருச்சிற்றம்பலம்

### திருவையாறு

மாதர்ப்பிறைக் கண்ணியாண மஃயான் மகளொடும் பாடிப் Maadharppirraik kannnniyaanai malaiyaan magallodum paadip

போதொடு நீர்சுமந்(து) ஏத்திப் புகுவார் அவர்பின் புகுவேன்

Podhodu neer sumandhu eththip puguvaar avarpin puguven யாதும் சுவடுபடாமல் ஐயாறு அடைகின்ற போது Yaadhum suvadupadaamal aiyaarru adaigindra podhu காதல் மடப்பிடியோடும் களிறு வருவன கண்டேன் Kaadhal madappidiyodum kallirru varuvana kannden கண்டேன் அவர்திருப்பாதம் கண்டறியாதன கண்டேன் Kannden avar thiruppadham kandarriyadhana kanden

அழகிய பிறைச்சந்திரணேத் தலேமாலேயாக அணிந்தவர் சிவ பெருமான்; உமாதேவி இமவான் மகள் ஆவர்; அச்சிவணே உமை யோடு சிலர் பாடிச் செல்கிருர்கள். அவர்கள் பூவோடு நீரை எடுத்துக் கொண்டும் துதித்துக் கொண்டும் போகிருர்கள். அவர் களுடன் நானும் கோயிலுக்குள் போவேன். அப்படிப்பட்ட நான், கால் சிறிதும் நிலத்தின் மேல் படாமல் திருவையாறு என்ற தலத்தை அடைந்தேன்; அப்பொழுது அன்பு பொருந்திய இளம் பெண் யானே வந்து கொண்டு இருந்தது. அதனுடன் ஆண் யானே யும் வருவதைப் பார்த்தேன்; அக்காட்சியில் சிவபெருமானின் திருவடிகளேப் பார்த்தேன். எப்பொழுதும் பார்த்து அறிய முடியாத காட்சிகளே எல்லாம் பார்த்தேன்.

மாதர்—அழகு—beautiful பிறை—சந்திரன்—crescent moon கண்ணி—தலேமாலே—garland worn on head; chaplet மலேயான்—மலே அரசன்; இமவான்—king of mountains; Imavaan மக்ள்—daughter போது—மலர்—flowers புகுவார்—those that enter புகுவேன்—I enter சுவடு—கால்—leg படாமல்—நிலத்தின் மேல் படாமல்—without touching the ground

அடைகின்ற போது—when I reach காதல்—அன்பு—love மடப்பிடி—பெண்யாண—young cow elephant

The Lord wears the crescent moon on His head. Uma is the daughter of the king of the mountain. The devotees enter the shrine singing songs on His praise. They take with them flowers and water to worship Him. I followed behind those devotees. I reached Thiruvaiyaarru without my legs touching the ground, and I saw a male elephant going along with a female elephant. In that sight I saw the Feet of the Lord; and I saw every thing that I never saw and experienced till then.

வளர்மதிக் கண்ணியிணுணே வார்குழலாளொடும் பாடிக் Vallarmadhik kannnniyinaanai vaarkuzhalaallodum paadik களவு படாததோர் காலம் காண்பான் கடைக்கண் நிற்கின்றேன்

Kallavupadaadhor kaalam kaannbaan kadaikkanu nirrkindren அளவு படாததோர் அன்போடு ஐயாறு அடைகின்ற போது Allavu padaadhadhor anbodu Aiyaaru adaigindra podhu



திருவையாற்றில் திருக்கயிலாயக் காட்சி கண்டு 'கண்டறியாதன கண்டேன்' எனப் பாடுகிருர் அப்பர் Appar, witnessing the scene of Mt. Kailas at Thiruvaiyaru, sings, ''I have seen what I have never known''

இளமண நாகுதழுவி ஏறு வருவன கண்டேன் Illamanna naagu thazhuvi erru varuvana kannden கண்டேன் அவர் திருப்பாதம் கண்டறியாதன கண்டேன். Karnden avar thiruppaadham kanndari yaadhana kannden. திருச்சிற்றம்பலம்

இறைவன், வளர்கிற பிறையைத் தஃலயில் சூடி இருக்கிருன்; அவ் விறைவனே நீண்ட கூந்தல் உடைய உமையோடே பாடினேன். காலத்தை வீண் செய்யாமல் அவர்களேக் காண்பதற்கு வாயிலில் நிற்கிறேன். அளவு இல்லாத அன்புடன் திருவையாறு என்ற தலத்தை அடைந்தேன்; அப்பொழுது இளமையான பசுவைத் தழுவி எருது வருவதைக் கண்டேன். அக்காட்சியில் சிவபெரு மானின் திருவடிகளேக் கண்டேன். எப்பொழுதும் பார்த்து அறிய முடியாத காட்சிகளே எல்லாம் பார்த்தேன்.

வளர்மதி—வளரும் சந்திரன்—waxing moon வார்குழல்—நீண்ட கூந்தல்—long locks களவு படாத காலம்—time not wasted காண்பான்—in order to see கடைக்கண்—at the entrance; in proper time அளவுபடாத—immeasurable அன்போடு—with love இளமணநாகு—young cow ஏறு—bull தமூவி—embracing

The Lord has a waxing moon as chaplet. Uma has long locks. I sang them for a long period without wasting time. Longing to see them I have been waiting for the proper time. With immeasurable love, I reached Tiruvaiyaaru. There I saw a bull and a young cow coming in an embracing state. In that sight I saw the Feet of the Lord and I saw everything that I never saw and experienced till then.

திருச்சிற்றம்பலம்

### **திருவையாறு**

ஓசை ஒலியெலாம் ஆஞய் நீயே Osai oliyelaam aanaay neeyë உலகுக்கு ஒருவஞய் நின்ருய் நீயே யிagukku oruvanaay nindraay neeyē பாச மலரெலாம் ஆனுய் நீயே

Vaasa malarelaam aanaay neeye
மஃயான் மருகனுய் நின்ருய் நீயே
malaiyaan maruganaay nindraay neeye
பேசப் பெரிதும் இனியாய் நீயே

Pēsap peridhum iniyaay neeye
பிரானுய் அடியென்மேல் வைத்தாய் நீயே
piraanaay adiyenmēl vaiththaay neeyē.
தேச விளக்கெலாம் ஆனுய் நீயே

Dhesa villakkelaam aanaay neeyē
திருவையாறு அகலாத செம்பொற் சோதி.
Thiruvaiyaarru agalaadha semporr sodhi.

ஓசை ஆகவும், ஒலி ஆகவும் இருப்பவன் நீயே; உலகம் முழு வதுக்கும் ஒப்பு இல்லாதவஞக நிற்பவன் நீயே; வாசனே பொருந்தி மலர் முழுவதும் நிற்பவன் நீயே; இமவானுக்கு மருமகஞய் நிற் பவனும் நீயே; பேசுவதற்கு மிகவும் இனிமை உடையவன் நீயே; தலேவன் ஆகித் திருவடியை என் தஃமேல் வைத்தவனும் நீயே; உலகம் முழுவதுக்கும் விளக்காக இருப்பவனும் நீயே; திருவை யாற்றை நீங்காது இருக்கும் சிவந்த பொன்போன்ற ஒளி உடைய கடவுளே!

ஓசை—meaningless sound ളൂയി—significant sound உலகுக்கு—to the world எலாம் — எல்லாம் — all ஒருவன் – ஒப்பு இல்லா தவன் – Peerless One நின்ருய்—stood வாசம்—வாசணே—fragrance மலர்—பூ—flower மஃலயான் - இமவான்—Himavaan (the Lord of the Himalayaas) மருகன்—மருமகன்—son-in-law பேச—to speak of இனியாய்—இனிமை உடையவன்—sweet பிரான் — தலேவன் – master அடி—feet வைத்தாய்—placed என்மேல்—on me தேசம் — உலகம் — world விளக்கு—light அகலாத - நீங்காத—does not leave செம்பொன் – சிவந்த பொன் – golden சோது—ஓளி—light

You are the meaningless and significant sounds. You stand as the Peerless One throughout the world. You are the flowers fragrant all. You stand as the son-in-law of Malaiyaan (Himavaan), You are sweet (much indeed) to speak of. As Master, You have placed Your Feet on my head. You have become the Light of the world. Oh Golden Light that does not leave Thiruvaiyaarru!

ஆரும் அறியா இடத்தாய் நீயே Aarum arriyaa idaththaay neeye ஆகாய**ம்** தேர் ஊர வல்லாய் நீயே aagaayam ther ura vallaay neeye பேரும் பெரிய இலங்கை வேந்தன் Pērum periya ilanggai vendhan பெரிய முடிபத்து இறுத்தாய் நீயே perriya mudipaththu irruththaay neeye ஊரும் புரமூன்றும் அட்டாய் நீயே Urum puramundrum attaay neeye ஒண் தாமரையானும் மாலும் கூடித் onn thamaraiyaanum maalum küdith தேரும்அடி என்மேல் வைத்தாய் நீயே Therumadi enmel vaiththaay neeye திருணைவயாறு அகலாத செம்பொற் சோதி. thiruvaiyaarru agalaadha semborr sodhi.

### திருச்சிற்றம்பலம்

ஒருவரும் அறிந்து கொள்ள முடியாத இடத்தில் இருப்பவன் நீயே; ஆகாயத்தில் தேரில் செல்லக் கூடியவன் நீயே; புகழ் பொருந்திய பெரிய இலங்கைக்கு அரசன் இராவணன்; அவன் தஃகள் பத்தை யும் நெரித்தவனும் நீயே; நகரும்படியான மூன்று ஊர்களேயும் அழித்தவன் நீயே; ஒளி பொருந்திய தாமரையில் இருக்கும் பிரமனும், திருமாலும் கூடித் தேடிய திருவடியை என் தஃமேலே வைத்தவனும் நீயே; திருவையாற்றில் நீங்காயல் இருக்கும் செம் பொன் போன்ற ஒளி பொருந்திய கடவுளே! ஆரும்—ஒருவரும்—every one அறியாத - cannot see or perceive இடத்தாய்—இடத்தில் இருப்பவனே—are in the place ஆகாயம்—வானம்—sky (or Heaven) பேர்—புகழ் —glory முடி— தஃல — head பத்து—ten இறுத்தாய்—நெரித்தவன்—crushed ஊரும்புரம் மூன்று — நகர்கிற ஊர்—three fortresses that move அட்டாய்—அழித்தாய் — destroyed ஒண் தாமரை — bright lotus தாமரையான் — தாமரையில் உள்ள பிரமன் — Brahma seated on the lotus மால்—விஷ்ணு — Vishnu தேடும்—தேடுகிற—searched

You are in the place not perceived by even one. You are capable of driving the chariot in the Heavens. You crushed the ten big heads of (Raavanna) the famous King of Lanka. You destroyed the three moving fortresses, Brahma seated in the bright lotus and Vishnu cannot perceive Your Feet; and You were pleased to place them on my head. Oh Golden Light that does not leave Thiruvaiyaaru!

### திருச்சிற்றம்**ப**லம்

### **திருஅங்கமா**‰

தஃயே நீ வணங்காய்—தஃ Thalaiyē nee vannanggaay—thalai மால தலக்கு அணிந்து Maalai thalaikku annindhu தஃயாலே பலி தேருந் தஃவணத் Thalaiyaalē bali thērun thalaivanaith தஃயே நீ வணங்காய். Thalaiye nee vannanggaay

தஃபே! நீ வணக்கம் செலுத்து; தஃமோஃபைைத் தஃபில் அணிந்து கொண்டிரெக்கிருன், சிவன்; அவன் (பிரமனது) தஃ ஓட்டில் பிச்சை எடுக்கிருன்; அத் தஃலைனேத் தஃலியே! நீ வணெங்குவாய் ஆக!

வணங்காய் — வணங்கு — bow down தலேமாலே — garland of skulls தலேயாலே — பிரமனது தலேயாலே — with the skull of Brahma தலேவன் — master O head! bow down. He has adorned His head with the garland of skulls. He takes alms in the skull (of Brahma). He is the Master of all. To Him, oh head! bow down.

கண்காள் காண்டின்களோ— கடல்
Kanngaall kaannmingallo—kadal
நஞ்சுண்ட கண்டன் தன்னே
Nanjunnda kanndan thannai
எண்தோள் வீசிநின்ருடும் பிரான்தன்னேக்
Enntholl veesi nindraadum piraan thannaik
கண்காள் காண்டின்களோ.
Kanngaall kaannmingallo.

கண்களே! பாருங்கள்! சிவன் கடலில் இருந்து வந்த விஷத்தை உண்டு கழுத்தில் நிறுத்திஞன்; அவன் தேன் தோள்கள் எட்டையும் வீசி ஆடுகிருன். அத்தகைய கடவு~ோக்கண்கைளே! பாருங்கள்.

காண்பின்கள்—பாருங்கள்—please see கடல்—sea நஞ்சு—விஷம்—poison உண்ட—ate; devoured கண்டம்—throat எண் தோள்—eight shoulders வீசி—spread ஆடும்—dancing

Oh eyes! please see. He devoured the poison that came from the sea, and stopped it in His throat. He dances spreading all His eight shoulders. Such a Lord, oh eyes! please see!

செவிகாள் கேண்டின்களோ—சிவன் Sevigaall kennmingallo – sivan எம் இறை செம்பவள Em irrai sempavalla எரிபோன் மேனிப் பிரான் திறம் எப்போதும் Eri pon menip piraan thirram eppothum செவிகாள் கேண்மின்களோ. Sevigaall kennmingallo

காதுகளே! கேளுங்கள்! சிவன் எங்கள் தஃவைன்; சிவந்த பவழ நிறம் உடையவன்; நெருப்புப் போன்ற உடம்பு உடையவன்! அவனுடைய பெருமையை ஏப்பொழுதும் காதுகளே! கேளுங்கள். செவிகாள்—oh! ears
கேண்மின்கள்—கேளுங்கள்—please hear; hark
இறை— தலேவன் – Lord
செம்பவளம் – சிவந்த பவளம்—red coral
எரி—நெருப்பு—fire மேனி—உடம்பு—body
திறம்—பெருமை—fame
எப்போதும்—எப்பொழுதும்—always

Oh ears! please hear. He is Siva. He is our Lord. The colour of His form is like that of red coral. His body is red like fire. Him, always, oh ears! please hear.

மூக்கே நீ முரலாய்—முது Mākkē nee muralaay—mudhu காடுறை முக்கணண Kaadurrai mukkannanai வாக்கே நோக்கிய மங்கை மணுளண Vaakkē nokkiya manggai mannaallanai மூக்கே நீ முரலாய். Mākkē nee muralaay.

மூக்கே! நீ முகர்ந்து பார்! சிவன் முதுகாட்டை இடம் ஆக உள்ள வன்; மூன்று கண்களே உடையவன்; உமையின் பேச்சையே எதிர் நோக்கி இருக்கும் தலேவன். அவனே, மூக்கே! நீ முகர்வாயாக.

மூக்கு—nose முரலாய்—smell by nose முதுகாடு—cremation ground மூக்கணன்—சிவன்—the tiree-eyed வாக்கு—speech மங்கை—lady மணுளன்—husband

Oh nose! please smell (of Him). He resides in the cremation ground. He is the three-eyed one. He longs to hear the speech of the Lady (Uma). Oh nose! please smell (of Him)!

வாயே வாழ்த்து கண்டாய்—மத Vaays vaazhththu kanndaay—madha யாணயுரி போர்த்துப் Yaanaiyuri porththup பேய்வாழ் காட்டகத்து ஆடும் பிரான்தன் ண Pēyvaazh kaattagaththu aadum piraan thannai வாயே வாழ்த்து கண்டாய்.

Vaayē vaazhththu kanndaay.

வாயே! நீ வாழ்த்துவாயாக! இவன் மதம் பொருந்திய யானேயின் தோலே உரித்தவன். பேய்கள் இருக்கும்படியான சடுகாட்டில் ஆடுபவன். அத்தலேவனே, வாயே! நீ வாழ்த்துவாயாக!

வாய் — mouth

வாழ்த்து—praise

பேய்—demon

sar@-cremation ground

பிரான்—Lord

Oh mouth! praise Him. He covered Himself with the skin of the elephant. He dances in the cremation ground where the demons live. Him, oh mouth! please praise!

நெஞ்சே நீ நிணயாய்—நிமிர் Nenjē nee ninaiyaay—nimir புன் சடை நின்மலண Punsadai ninmalanai மஞ்சாடும்மல மங்கை மணுளண Manjaadum malai manggai mannaallanai நெஞ்சே நீ நிணயாய். Nenjē nee ninaiyaay.

நெஞ்சே! நீ நிணேப்பாய் ஆகை! சிவன் நீண்ட சடை உடையவன்; தூய்மை உடையவன்; பனி மூடியுள்ள மலே அரசன் மகளுக்குக் கணவன். அச்சிவனே, நெஞ்சே! நீ நினே!

நெஞ்சு—mind நிணே—think நிமிர்சடை—large matted locks நின்மலன்—Purc Onc மஞ்சு—வெண்மேகம்—white cloud மலேமங்கை—மலே அரசன் மகள்—daughter of the (king of) mountains.

மணுளன் — கணவன் — husband

Oh mind! think of Him! He has large matted locks. He is the Pure One. He married the lady, daughter of the (King of) mountains covered with white clouds. Oh mind! think of Him.

கைகாள் கூப்பித் தொழீர் – கடி
Kaigaall kūppith thozhcer—kadi
மாமலர் தூவி நின்று
Maamalar thūvi nindru
பைவாய்ப் பாம்பரை ஆர்த்த பரமணக்
Paivaayp paambarai aarththa paramanaik
கைகாள் கூப்பித் தொழீர்.
Kaigaall kūppith thozheer.

கைகளே! இரண்டு கைகளேயும் சேர்த்துத் தொழுங்கள். வாசனே உள்ள சிறந்த மலர்களே இட்டு நின்று தொழுங்கள். இறைவன், படம் உடைய பாம்பை இடுப்பில் கட்டியவன். அவனேக் கைகளே கூப்பித் தொழுங்கள்.

கூப்பி—folding தொழு—worship கடி—வாசணே—fragrance மா—சிறந்த—best மலர்—பூ—flower தூவு—place or throw பை—படம்—hood அரை -இடுப்பு—wai... ஆர்த்த—கட்டிய ுput on பரமன்—lord

Oh hands! Salute him by folding both hands together. Place fragrant best flowers and stand. He is the Lord who has belted his waist with serpent hood. Oh hands! salute Him!

ஆக்கையால் பயன் என்—அரன் Aakkaiyaal payan en—aran கோயில் வலம் வந்து Koyil valam vandhu பூக்கையால் அட்டிப் போற்றி யென்னுத இவ் Pūkkaiyaal attip potri yennaadha iv ஆக்கையால் பயன் என். Aakkaiyaal payan en.

உடம்பால் பயன் என்ன? சிவபெருமான் கோயிலே வலம் வர வேண்டும்; பூவைக்கையில் எடுத்துக் கொண்டு 'போற்றி' என்று சொல்லிப் போட வேண்டும்; இப்படிச் செய்யாத இந்த உடம்பால் பயன் என்ன? ஆக்கை—உடம்பு—body

பயன்—use

என்—what

அரன்—இறைவன்—God; Hara

கோயில்—temple

வலம்வந்து — சுற்றி — go round

அட்டி-place

போற்றி என்னுத—that does not praise

Of what avail is the body? Go round the temple of Hara. Take flowers in your hands, place them on Him and praise Him. if you don't do and praise, what is the use of this body?

கால்களால் பயன் என்—கறைக் Kaalgallaal payan en—karraik கண்டன் உறை கோயில் Kanndan urrai koyil கோலக் கோபுரக் கோகரணஞ் சூழாக் Kolak koburak kokarannaj sūzhaak கால்களால் பயன் என்.

Kaalgallaal payan en

கால்கள் இருப்பதால் பயன் என்ன? கழுத்தில் கறை உடையவன் சிவபெருமான். அப்பெருமான் இருக்கும் கோயில் திருக்கோ கரணம். அங்கு அழகிய கோபுரம் இருக்கிறது. அக்கோயிலேச் சுற்றி வராத கால்களால் பயன் என்ன?

கறைக்கண்டன்—Siva having mark of poison on the throat கோலம்—அழகு—beauty

கோபுரம்—pagoda—tower gate of a temple சூழா—that do not go round

Of what use are the legs? Go round the temple of Gokarnam which has a beautiful pagoda. If not, of what avail are the legs?

உற்ருர் ஆர் உளரோ – உயிர் Utraar aar ullaro—uyir கொண்டு போம் பொழுது Konndu pom pozhudhu குற்ருலத்து உறை கூத்தன் அல்லால் நமக்கு Kutraalaththu urrai kuththan allaal namakku உற்ருர் ஆர் உளரோ. Utraar aar ullaro. யமன் உய்ரைக் கொண்டு போகிற சமயத்தில், உறவினராக நமக்கு யார் இருக்கின்ருர்கள்? குற்ருலம் என்னும் தலத்தில் கூத்து ஆடும் கடவுளேத் தவிர்த்து நமக்கு உறவினர் ஆக யார் இருக் கின்ருர்கள்?

உற்ருர்—உறவினர்—relatives உயிர்—lifé பொழுது—time உறை—living கூத்தன்—dancer அல்லால்—except

Who are our relatives when the life is taken away? Except the Lord who resides and dances at Kutraalam, who are our relatives?

இறுமாந்து இருப்பன் கொலோ—ஈசன் Irrumaandhu iruppan kolo—eesan பல்கணத்து எண்ணப்பட்டுச் Palkannaththu ennnnappattuch சிறுமான் ஏந்திதன் சேவடிக்கீழ்ச் சென்று அங்கு Chirrumaan endhithan sevadikkeezhch chendru angu இறுமாந்து இருப்பன் கொலோ. Irrumaandhu iruppan kolo.

சிவபெருமானின் அடியார்களில் நான் ஒருவன் என்று நான் மிகவும் இறுமாந்து இருப்பேஞே? சிறிய மானேக் கையில் கொண்டு இருக் கிருன், இறைவன்; அவனுடைய திருவடி செம்மையானது; அதன் கீழே சென்று, நான் மிகவும் சிறப்பாக இருப்பேஞ?

இறுமாந்து—செம்மாந்து—சிறந்து—dignified இருப்பேன்—be seated பல் கணம்—band of followers சிறு மான்—small deer ஏந்தி—holding சேவடி—sacred feet

May I remain dignified? I am considered as one among His fold. He is holding a small deer in His hands. To His sacred Feet, I go. May I be seated with dignity?

தேடிக் கண்டு கொண்டேன்—திரு
Thedikkanndu konnden—thiru
மாலொடு நான்முகனும்
Maalodu naanmuganum
தேடித் தேட ஒணுத் தேவணே என் உள்ளே
Thedith theda onnaath thevanai en ulllle
தேடிக் கண்டு கொண்டேன்.
Thedik kanndu konnden.

#### திருச்சிற்**றம்பலம்**

தேடிக் கண்டு பிடித்துவிட்டேன். திருமாலும் பிரமனும் தேடி ஞார்கள்; தேடினைலும் காணா முடியாதவன் சிவன். அச்சிவனே என் மனத்தில் தேடிக் கண்டை பிடித்துவிட்டேன்.

தேடி — searched கண்டு கொண்டேன் — found திருமால் — Vishnu நான்முகன் — the four-faced Brahma ஒணு — முடியாத — impossible தேவன் — Lord என் உளே — within me

I searched and found Him. He is the Lord whom Vishnu and Brahma searched. But they could not find Him. Him, within me I searched and found.

### திருச்சிற்றம்பலம்

## **திருப்புக**னூர்

எண்ணுகேன் என்சொல்லி எண்ணுகேணே Ennnugēn ensolli ennnugēno எம்பெருமான் திருவடியே எண்ணின் அல்லால் emperumaan thirvadiyē ennnnin allaal கண்ணிலேன் மற்ரூர் கணகண் இல்லேன் கவாளிēn matror kallaigann illēn கழல் அடியே கைதொழுது காணின் அல்லால். Kazhal adiyē kaithozhuthu kaannin allaal



திருப்புகலூர் பெருமான் முன் 'புண்ணியா உன்னடிக்கே போதுகின்றேன்' எனப் பாடுகிருர் அப்பர் Appar sings in the presence of the Lord of Thiruppugalur the poem beginning with "O Holy one: I go unto Thine Feet."

ஒண்ணுளே ஒன்பது வாசல் வைத்தாய் Onnnulle onbadhu vasal vaiththaay ஒக்க அடைக்கும்போது உணரமாட்டேன் okka adaikkumpodhu unnaramaatten புண்ணியா உன் அடிக்கே போது கின்றேன் Punnniya unadikke podhu gindren பூம்புகலூர் மேவிய புண்ணியனே Pumpugalur meviya punnnniyane.

நான் நினேக்கும் தன்மை உடையேன்; நான் என்ன சொல்லி நினேப்பேன்? சிவபெருமான் ஆகிய உன் திருவடி அல்லாமல் வேறு எதையும் நான் நிணப்பது இல்லே; நான் வேறு எதையும் காண்பது இல்லே; எனக்கு வேறு ஒருவரும் உதவி இல்லே; கழல் அணிந்த உன் திருவடியைத் தவிர்த்து வேறு எதையும் காண்பது இல்லே. இந்த ஒரு உடம்புக்குள் ஒன்பது வழிகளே வைத்து இருக்கிருய். அவை ஒரே சமயத்தில் மூடிக் கொள்ளும். அப்பொழுது எதையும் அறிய முடியாது. புண்ணியமே உருவாக உள்ளவனே! உன் திருவடியை நோக்கிச் செல்கிறேன். அழகிய திருப்புகலூர் என்னும் தலைத்தில் உள்ள இறைவனே!

எண்ணுகேன்—I think

அல்லால்—except

மற்று—வேறு—other

கழுல்—anklet

கைதொழுது—worship with hands
ஒன்பது வாசல் – ஒன்பது வழி—nine open ings
ஒக்க—ஒருசேர—simultaneously
புண்ணியா—Oh Virtuous One!
போதுகின்றேன்—செல்கிறேன்—I proceed

I have the faculty of thinking. But what shall I say and think? I meditate on nothing but the Feet of my Lord; I see nothing; I have no other aspiration. I worship with my hands Your Feet wearing anklets. I see nothing but you. Within one frame you assigned nine openings. These nine, openings are being closed simultaneously. At that time I know not anything. Oh Virtuous One! I proceed to Your Feet! Oh the Virtuous One, residing in the beautiful (temple at) Tiruppugalur!

ஒருவ**ண**யும் அல்லாது உணராது உள்ளம் Oruvanaiyum allaadhu unnaraadhu ullllam உணர்ச்சித் தடுமாற்றத்து உள்ளே நின்ற unnarchchith thadumaatraththu ulllla nindra இருவரையும் மூவரையும் என்மேல் ஏவி Iruvaraiyum mūvaraiyum enmal ēvi

இல்லாத தரவு அறுத்தாய்க்கு இல்லேன் ஏலக் illaadha tharavu arruththaaykku illen ēlak கருவரை சூழ் கானல் இலங்கை வேந்தன் Karuvarai sūzh kaanal Ilanggai vēndhan إ கடுந்தேர் மீது ஓடாமைக் காலாற் செற்ற kadunthēr meedhu ஏ laameik kaalaarr setra பொருவரையாய் உன் அடிக்கே போதுகின்றேன் Poruvaraiyaay un adikkē podhugindren பூம்புகலூர் மேவிய புண்ணியனே. நுறையுவிரா மீல்புக punnnniyan.

# திருச்சிற்**றம்ப**லம்

உன்னேத் தவிர வேறு ஒருவரையும் என் மனம் நினேக்காது. உணர்ச்சி தடுமாறி இருக்கிற நேரம்; அப்பொழுது நீ என் மேல் என் உள் இருந்த இருவரையும் ஏவினுப்; மூவரையும் ஏவினுப்; என்னிடம் உள்ள செருக்கை இல்லாதபடி அறுத்தாய். நறுமணம் பெரிய பொருந்திய மலேகளேயும் சோலேகளேயும் உடையது இலங்கை. அந்த இலங்கைக்கு அரசன் இராவணன்-வேகமாகச் செல்லும் அவனுடைய தேர் ஓடவில்ஃ-(தடுத்த மஃபைைத் தூக் கினுன். அங்ஙனம் தூக்கிய) இராவணனேக் கால் விரலால் இறைவன் அழுத்தித் துன்பப்படுத்திஞன்; அப்படிப்பட்ட வலிமை பொருந்திய மஃலயில் இருப்பவனே! உன் திருவடியை நோக்கிச் செல்கிறேன்; அழகிய திருப்புகலூரில் உள்ள இறைவனே!

அல்லாது—except

உணராது—does not know

உள்ளம்-மனம்-mind

உணர்ச்சி—feeling; power of perception தடுமாற்றம்—shaken

இருவர்—நல்வினே, தீவினே;—the two deeds; evil and good மூவர்—முக்குணம்—the three gunas; satva, raajasa, taamasa ஏவி – directed தரவு — arrogance ஏலம் — fragrance அறு — sever கருவரை — பெரியமலே — huge mountain கானல் — சோலே — grove வேந்தன் — அரசன் — king (here Raavanna) கடும் — fast தேர் — chariot ஓடாமை — not to run காலால் — with the toe of the leg செற்ற — made to suffer பொரு — வலிமை — strong வரை — மலே

Except yourself my mind does not think of any other one. Its power of perception became shakened. The two you directed on me: and the three gunas too. You severed me from the arrogance which now I possess not. Lanka consists of mountains and fragrant groves-Raavana is the king of Lanka-Once he went fast in his chariot-It could not proceed, (Hence he wanted to remove the mountain). You, the Lord of mountains, trampled Raavana with your toe. I proceed to Your Feet. O Virtuous One, residing in the beautiful (temple at) Tiruppugalur!

ஓம் திருச்சிற்றம்பலம்

**சூந்தூர்** தேவாரத்திரட்டு



SELECTIONS
FROM THE THEVAARAM
OF

Sundarar

# திருச்சிற்றம்**பலம்**

உமாபதி சிவாசாரியார் அருளிச் செய்த திருத்தொண்டர் புராண சாரப் பாடல்களில் சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகளின் தோத்திர பாடல்

தண்கயில் அது நீங்கி நாவலூர் வாழ் சைவஞர் சடையஞர் தனயஞராய் மண்புகழ அருள் துறையான் ஓலேகாட்டி மணம் விலக்க வன் தொண்டர் அதிகைசேர்ந்து நண்பினுடன் அருள்புரிய ஆரூர்மேவி நலம் கிளரும் பரவை தோள்நயந்து வைகித் திண்குலவும் விறன்மிண்டர் திறல் கண்டேத்தும் திருத்தொண்டத் தொகையருளால் செப்பிஞரே

செப்பலரும் குண்டையூர் நெல் அழைத்துத் திருப்புகலூர்ச் செங்கல் செழும் பொன்னுய்ச் செய்து தப்பின் முதுகுன்றர் தரும்பொருள் ஆற்றலிட்டுத் தடத்து எடுத்துச் சங்கிலிதோள் சார்ந்து நாதன் ஒப்பில் தனித் தூது வந்து ஆறூடு கீறி உறுமுதலே சிறுமதலே உமிழ நல்கி மெய்ப்பெரிய களிறுஏறி அருளால்சேர வேந்தருடன் வடகயிலே மேவிஞரே.

திருச்**சி**ற்றம்பலம்

#### Verses from

# "THIRUTHTHONDAR PURAANA SAARAM" by Umapathi Sivacharya on SUNDARAMURTHY SWAAMIGAL

He left Mount Kailas and was born as the son of a Siva Brahmin, Sadaiyanaar. At the time of his marriage the Lord came, showed a document and stopped his marriage. He thenceforth was known as Vanthondan and he came to Thiru Athikai where he was blessed by the Lord. Then he proceeded to Thiru Aarur. There he married Paravaiyaar and lived with her. As Viranmindar entertained wrath on him, he composed by the grace of the Lord, the Thiruththondaththogai.

At Kundaiyur he got mounts of paddy. At Thiruppugalur bricks were transformed into gold for his sake. At
Thirumuthukundram he was given gold which he threw into
the river there and got it intact at Thiru Aarur. Then he went
to Thiruvotriyur and married Sangiliyaar. On his return to
Thiru Aarur, to pacify the wrath of Paravaiyaar, he made the
Lord to become a mediator. At Thiruvaiyaaru he made the
floods in the river to give him way. At Uvinasi he brought
back to life a boy who had been swallowed by a crocodile.
At Thiruvanjaikkalam he mounted an elephant and went to
Mount Kailaas along with Cheramaan.

# ஓம்

# தருச்சி*ற்ற*ம்பலம்

# சுந்**தர**மூர்த்தி சுவாமிகள் வரலாறும் திருப்பாடல்களும்

திருக்கயிஃயில் சிவபெருமானின் நிழ**ல் உருவி**ல் தோன்றிஞர் ஒருவர். அவருக்கு ஆலாலசுந்தார் என்று பெயர். அவர் சிவ பெருமானுக்குத் தொண்டுகள் புரிந்து வந்தார்.

உமாதேவியாருக்கு இரண்டு சேடியர் இருந்தனர். அவர்கள் அநிந்திதை, கமலினி என்பவர் ஆவர்.

ஒருநாள் ஆலாலசுந்தரர் மலர்கள் கொய்துவர நந்தவனத் துக்குச் சென்றுர். அங்கே அநிந்திதை, கமலினி ஆகிய இருவரும் மலர் கொய்தற்கு வந்தார்கள். அவர்களே ஆலாலசுந்தரர் கண்டோர் அன்பு கொண்டார். அவ்விருவரும் இவரிடம் அன்பு கொண்டனர். சிவபெருமான் இதனே உணர்ந்தார்; மூவகூரயும் நோக்கி, ''நீங்கள் நில உலகத்துக்குச் சென்று, இல்லறம் நடத்தி, மறுபடியும் இங்கே வரலாம்'' என்று அருள் செய்தார்.

ஆலாலசுந்தரர் வருந்திஞர்; ''இறைவா, என்னே உரிய காலத்தில் ஆட்கொள்ள வேண்டும்'' என்று கேட்டுக் கொண்டார் இறைவனும் இனிதே இசைந்தார்.

தமிழ்நாட்டில் திருமுனேப்பாடி நாட்டில் திருநாவனர் என்ற தலம் உண்டு. அவ்லூரில் ஆதி சைவர் குலத்தில் சடையரை என் பவர் வாழ்ந்து வந்தார். அவர் மனேவி பெயர் இசை ஞானியார். இவ்விருவருக்கும் மககை ஆலாலசுந்தரர் தோன்றிஞர். இக் குழந்தைக்கு நம்பி ஆரூரர் என்று பெயர் இட்டார்கள்.

திருமுனேப்பாடி நாட்டை அந்நாளில் நாரிங்கமுகோயனரயன் என்ற அரசன் ஆட்சி செய்து வந்தான். ஒரு நாள் குழந்தை நம்பி ஆரூரர் தெருவில் விளேயாடிக்கொண்டு இருந்தார். அரசன் இவரைக் கண்டான்; பெற்ரேரின் இசைவு பெற்று இவரைத் தன் அரண்மனேக்கு அழைத்துச் சென்ருன்; தன் குழந்தை போலவே வளர்த்தான்; உரிய காலத்தில் பூணூல் அணிவித்தான்; எல்லாக் க‰களேயும் கற்கும்படி செய்தான். நம்பி ஆரூரரும் மணப்பருவம் அடைந்தார்.

திருநாவலூர்க்கு அருகில் புத்தூர் என்ற ஊர் உண்டு. அங்கே சடங்களி சிவாசாரியார் என்ற ஆதிசைவர் ஒருவர் இருந்தார். அவர் மகளே நம்பி ஆரூரருக்குத் திருமணம் செய்விக்க ஏற்பாடு ஆயிற்று.

திருமணநாள்; திருமணப் பந்தலில் சுந்தரர் ஆகிய நம்பி ஆரூரர் மணக்கோலத்துடன் இருந்தார். அப்போது சிவபெருமான் முதிய அந்தணர் வடிவம் எடுத்தார்; திருமணப் பந்தலுக்கு வந் தார்; அங்கே இருந்த எல்லாரையும் பார்த்தார்; அவர்களிடம், ''இந்த நம்பி ஆரூரன் எனக்கு அடிமை; ஆகையால் இவன். எனக்குத் தொண்டு செய்ய வேண்டும்'' என்று கூறிஞர்.

சுந்தரர் திகைத்தார்; ''அந்தணர், அந்தணருக்கு அடிமை ஆவது எங்கும் இல்ஃயெ! நீர் பித்தரோ?' என்று கோபத்துடன் கேட்டார்.

வந்த முதியவர் விடவில்ஃ. ஆகையால் சுந்தரர் அவரைப் பார்த்து, ''நீர் சொல்வது உண்மையானுல் அதற்கு உரிய ஓஃயைக் காட்ட வேண்டும்'' என்றுர். உடனே முதியவர் ஓர் ஓஃயைக் காட்டினுர். சுந்தரர் அதைக் கிழித்து எறிந்தார்.

தரு நாவ அரருக்கு அருகில் திருவெண்ணெய் நல்லூர் என்ற தலம் இருக்கிறது. இத் தலத்தில் அந்நாளில் வழக்கு மன்றம் ஒன்று இருந்தது. இம் மன்றத்தில் முதியவர் வழக்கு தொடுத்தார். சுந்தரரும் மற்றவர்களும் வழக்கு மன்றத்துக்குச் சென்ருர்கள்; வழக்கு மன்றத்தில் முதியவர், ''சுந்தரர் கிழித்தது படிஓஃ; மூல ஒஃ (original) என்னிடம் இருக்கிறது'' என்று கூறி, வேறு ஓர் ஓஃயைக் காட்டினர். ''அவ் வோஃயில் குறித்துள்ளபடி சுந்தரர் முதியவருக்கு அடிமை செய்ய வேண்டும்'' என்று தீர்ப்புக் கூறினர்கள். பிறகு அம்முதியவரை, ''உம் இருப்பிடம் யாது?'' என்று கேட்டார்கள். அம் முதியவர், ''என் இருப்பிடம் யாகுக்குமே தெரியாதா?'' என்று கேட்டு, ''என் பின்னே வாருங்கள்'' என்று கூறினர்; கோயிஃ நோக்கிச் சென்ருர்; உள்ளே சென்றதும் மறைந்து விட்டார். முதியவராக வந்தவர் இறைவனே என்று எல்லோரும் அறிந்தார்கள்.

சுந்தரர் தம் செயலுக்கு வருந்திஞர். அப்பொழுது டிவ பெருமான் அசரீரியாகச், ''சுந்தரனே! நம்மிடம் நீ வன்மையாகப் பேசிஞய்; ஆகையால் இன்று முதல் வன்தொண்டன் என்று அழைக்கப்படுவாய்; எனக்கு அருச்சணே பாட்டே ஆகும்; ஆகவே நீ என்மேல் பாடுவாயாக'' என்ருர்.

''நான் உம்மை எங்ஙனம் பாடுவேன்?'' என்ருர் சுந்**தர**ர்.

''நீ எம்மைப் 'பித்தா!' என்று ஏசிஞுய் அல்லவா? அதஞல் பித்தா என்றே தொடங்கிப் பாடுக'' என்றுர் சிவபெருமான். அவ் வாறே சுந்தரரும் 'பித்தா பிறை சூடி'' என்று தொடங்கிப் பதிகம் பாடிஞர்.

பிறகு சுந்தரர் இறைவனது ஆணேயின்படி தலப்பயணம் தொடங்கித் நிருவநிகை என்ற தலத்துக்கு வந்தார்: ''திருவதிகை திருநாவுக்கரசர் தொண்டு செய்த தலம்; இதைக் காலால் மிதிக்க கூடாது'' என்று நிணேத்தார்; அத் தலத்தை வலம் வந்தார்; அருகில் உள்ள சித்தவடமடம் என்ற இடத்தில் தங்கிஞர்; இரவு வந்ததும் உறங்கிஞர். சிவபெருமான் அங்கே வந்தார்; படுத்தார்; சுந்தரர் தலேயின் மேல் தம் காலே வைத்தார். சுந்தரர் வேறு ஒரு பக்கத்தில் தலே வைத்துப் படுத்தார். வந்தவர் அந்த இடத்துக்குப் போஞர்; மறுபடியும் சுந்தரர் தலேயில் தம் காலே வைத்தார். சுந்தரர் சினம் கொண்டார்; வந்தவரும் மறைந்தார். தம் தலேயின் மேல் கால் வைத்தவர் சிவபெருமானே என்பதைச் சுந்தரர் அறிந்தார். ''தம்மானே அறியாத'' என்ற திருப்பதிகம் பாடி வழிபட்டார்.

பிறகு சுந்தரர் சிதம்பாத்துக்குச் சென்ருர்; அங்கே நடராசப் பெருமாணே வணங்கிஞர். அப்பொழுது ''திருவாளுருக்கு வா'' என்று விண் ஒலி கேட்டது. சுந்தரரும் திருவாளுரை நோக்கிப் புறப்பட்டார்; வழியில் சீர்காழிக்கு வந்தார்.

''சீர்காழி சம்பந்தர் பிறந்த தலம்; ஆகையால் அதை பிடுக்கக் கூடாது'' என்று சுந்தரர் நினேத்தார்; அதை வலமாக வந்தார்; ''சாதலும் பிறத்தலும்'' என்ற பதிகம் பாடிஞர்.

திருக்கோலக்கா முதலிய தலங்களுக்குச் செல் குர்; திரு வாரூரை நெருங்கிஞர். இறைவன் ஏவலால் திருவாரூரில் உள்ள சிவனடியார்கள் சுந்தரரை வரவேற்குர்கள். இறைவன் திரு வருளால் ஒரு விண் ஒலி கேட்டது, அதன்படி சுந்தரருக்குத் தம்பிரான் நோழர் என்று பெயர் வந்தது. திருக்கயிலேயி**ல்** சுந்தரரைக் கண்டு அன்பு கொண்ட சேடிமார் இருவரில் ஒருவர் கமலினி; அவர் திருவாரூரில் பிறந்தார். அவருக்குப் பரவையார் என்று பெயர். ஒரு நாள் சுந்தரர் கோயிலில் பரவையாரைக் கண்டார். பரவையாரும் சுந்தரரைக் கண்டார். ஒருவர் மீது ஒருவர் அன்பு கொண்டனர்; திருமணமும் நடந்தது.

சுந்தரர் நாள்தோறும் திருக்கோயிலுக்குப்போய் வருவார்.
அக்கோயிலில் ஒரு பெரிய மண்டபம் இருக்கிறது. அதற்குத் தேவாசிரிய மண்டபம் என்று பெயர். அங்கே சிவனடியார்கள் பலர் இருந்தனர். சுந்தரர் ''அவர்களுக்குத் தொண்டு செய்யும் நாள் எந்நாளோ?'' என்று நினேத்துக்கொண்டு செல்வார். ஒரு நாள் சிவபெருமான், ''தில்லேவாழ் அந்தணர் தம் அடியார்க்கும் அடியேன்'' என்று அடி எடுத்துக் கொடுத்தார். சுந்தரர் தம் காலத்திலும், தமக்கு முன் காலத்திலும் வாழ்ந்த அடியார்கள் பலரையும் சொல்லி 'அவர்களுக்கு அடியேன்' என்று ஒரு பதிகம் பாடினர். அதற்குத் திருத்தொண்டத் தொகை என்று பெயர்.

திருவாரூருக்கு அப்பால் குண்டையூர் என்று ஒரு தலம் இருக் கிறது. அங்கு ஒரு வேளாளர் இருந்தார். அவருக்குக் குண்டையூர் கிழார் என்று பெயர். அவர் சுந்தரருக்கு வேண்டிய நெல் முழு வதும் கொடுத்து வந்தார். அப்பொழுது மழை பெய்யவில்லே; விளேவு குறைந்தது. குண்டையூர் கிழார் இறைவனே வேண்டிஞர். இறைவன் திருவருளால் குண்டையூர் முழுவதும் மலேபோல் நெல் குவிந்தது. அச்சமயம் சுந்தரர் குண்டையூருக்கு வந்தார். இந்த வியப்பான காட்சியைக் கண்டார்; குண்டையூருக்கு அருகில் உள்ள தலம் ஆகிய நிருக்கோளிலி என்ற தலத்துக்குச் சென்மூர்; இறைவனே நோக்கி, ''நீள நினேந்து'' என்று தொடங்கிப் பதிகம் பாடிஞர். சிவபெருமான் ஏவலால் பூதங்கள் வந்தன; நெல் முழு வதையும் திருவாரூரில் கொண்டு போய்ச் சேர்த்தன. பரவை யாரும் மனம் மகிழ்ந்தார்.

சுந்தரர் திருநாட்டியத்தான்குடி என்ற தலத்துக்குச் சென்முர் அங்கே கோட்புலியார் என்ற அன்பர் இருந்தார். அவருக்கு இரண்டு பெண்கள் இருந்தனர், ஒருவர் சிங்கடியார்: இன்னெருவர் வனப்பகையார். இவ்விருவரையும் ஏற்றுக் கொள்ள வேண்டும். என்று கோட்புலியார் சுந்தரரை வேண்டிஞர். சுந்தரர் அவ்விரு வரையும் தம் மக்களாக ஏற்முர். அங்கிருந்து சுத்தரர் **நிருப்புகலூர்க்குச்** சென்முர்; அங்கே இரவில் ஒரு மடத்தில் செங்கற்களேயே தஃயேணேயாகக் கொண்டு படுத்து உறங்கிஞர். செங்கற்கள் எல்லாம் பொன்ஞக மாறின. இதைப் பார்த்துச் சுந்தரர், ''தம்மையே புகழ்ந்து', என்ற பதிகம் பாடி இறைவணேத் துதித்தார்; அப் பொன்னேப் பரவையாருக்குக் கொடுத்தார்.

இதன் பின்பு பல தலங்களே வணங்கித் திருமழபாடி என்ற தலத்துக்குச் சென்மூர்; ''பொன்ஞர் மேனியனே'' என்று தொடங்கி பதிகம் பாடிஞர்.

பிறகு திருபாண்டிக் கொடுமுடி என்ற தலத்துக்குச் சென்முர். அங்கே 'மற்றுப்பற்று எனக்கு இன்றி'' என்ற பதிகம் பாடிஞர்.

பின் நிருக்கூடலேயாற்றூர் நோக்கிச் சென்ருர் சுந்தரர். அவ்வூர்க்கு வழி சரியாகத் தெரியவில்லே. இறைவனே வந்து வழி காட்டிச் சென்று மறைந்தார். சுந்தரர் வியப்பு அடைந்து ''வடி வுடை மழுவேந்தி'' என்ற பதிகம் பாடிஞர்.

அங்கிருந்து விருத்தாசலம் எனப்படும் திருமுதுகுன்றம் என்ற தலத்துக்குச் சென்ருர்; அங்கே பன்னீராயிரம் பொன் பெற்ருர்; அப்பொன்னே அங்கே உள்ள மணிமுத்தாறு என்னும் ஆற்றில் இட்டார்; திருவாரூருக்குச் சென்ருர்; திருவாரூரில் உள்ள கமலாலயம் என்ற குளத்தில் அப்பொன்னே எடுத்தார்; இறைவனேப் ''பொன் செய்த மேனியினீர்'' என்ற பதிகம் பாடி வழிபட்டார்.

பிறகு நிருக்குருகாவூர் என்ற தலத்துக்குச் சென்முர்; நண் பகல்—பசி வருத்தியது; சிவபெருமானே பொதி சோறு கொண்டு வந்து கொடுத்தார். இதனேயறிந்த சுந்தரர் ''இந்தஃன யாமாற்றை அறிந்திலேன்'' என்று பதிகம் பாடிஞர்.

சோழநாட்டைவிட்டுத் தொண்டை நாட்டில் உள்ள காஞ்சி புரத்துக்குச் சென்குர். வழியில் திருக்கச்சூர் என்ற தலத்தை அடைந்தார். அங்கு இறைவனே வணங்கிஞர்; அப்போது உச்சி வேளே; சுந்தரருடைய பசியை அறிந்த சிவபெருமான் வீடுதோறும் சென்று பிச்சை எடுத்து உணவு அளித்தார். சுந்தரர் அவ்வுணவை உண்டு "முதுவரய் ஓரி சுதற" என்ற பதிகம் பாடிஞர்.

பின்னர் சுந்தரர் இருவொற்றியூரை அடைந்தார்.

திருக்கயிஃவில் சுந்தரரைக் கண்ட சேடியர் இருவரில் அநிந்திதையார் ஒருவர். இவர் ஞாயிறு என்ற ஊரில் வேளாளர் குலத்தில் பிறந்தார்; சங்கிலியார் என்று பெயர் இடப்பெற்ருர். இவர் திருவொற்றியூரில் நாள்தோறும் சிவபெருமான் கோயிலில் திருத்தொண்டு புரிந்து வந்தார்.

ஒருநாள் சுந்தரர் சங்கிலியாரைக் கண்டார்; மனம் பறி கொடுத்தார்; அவரைத் தமக்கு மணம் செய்விக்குமாறு இறைவனே வேண்டிஞர். சங்கிலியாரும், சுந்தரர் தம்மைப் பிரியாது இருக்கு மாறு உறுதிமொழி கொடுத்தால், மணம் செய்து கொள்வதாகக் கூறிஞர். சுந்தரரும் மகிழமரத்து அடியில் உறுதி கூறிஞர். திருமணம் நடந்தது; சில காலம் கழிந்தது.

சுந்தரருக்குத் திருவாரூர்ப் பெருமான் நிணேவு வந்தது; உடனே திருவாரூருக்குப் புறப்பட்டார்; தாம் கொடுத்த உறுதிமொழியை மறந்தார்.

உறு திமொழி தவறியதால் சுந்தரர் தம் இரு கண்களேயும் இழந்தார்; நிருவெண்பாக்கம் என்ற ஊரை அடைந்தார்; 'இறைவனே! கோயிலில் இருக்கிறீரோ?' என்று பாடிஞர்.

இறைவனும், ''உளோம் போகிர்'' என்று கூறி, ஓர் ஊன்று கோஃச் சுந்தரருக்கு உதவிஞர். அங்கிருந்து சுந்தரர் காஞ்சி புரத்தை அடைந்தார்; ''ஆரலந்தான் உகந்து'' என்ற பதிகம் பாடிஞர்; இடக்கண்ணேப் பெற்முர்.

வழியில் நிருத்துருந்தி என்ற தலத்துக்கு வந்தார்; அங்குக் குளத்தில் மூழ்கிஞர்; அவர்தம் உடலில் இருந்த நோய் நீங்கியது.

திருவாருரை அடைந்த சுந்தரர், பெருமான் மீது ''மீளா அடிமை'' என்ற பநிகம் பாடிஞர்; வலக்கண் ஒளியும் வந்தது.

சுந்தரர் திருவொற்றியூரில் சங்கிலியாரை மணந்த செய்தி பரவையாருக்குத் தெரிந்தது. அதனுல் பரவையார் ஊடல் கொண்டார். பரவையாருடைய ஊடலேத் தீர்க்கச் சிவபெருமான் நள்ளிரவில் இருமுறை தூது சென்முர். பரவையார் ஊடல் தீர்த் தார். இருவரும் இணேந்தனர்.

சிவபெருமானேத் தூதாக ஏவிய செய்தியை ஏயர்கோன் கலிக் காமர் என்ற ஓர் அன்பர் கேள்விப்பட்டார்; சுந்தரர் பேரில் சினங் கொண்டார். சிவபெருமான் இவ்விருவரையும் இணேக்க வேண்டும் என்று கருதிஞர்; ஏயர்கோனுக்குச் சூலே நோய் வரச் செய்தார்; அதனே நீர்க்கச் சுந்தரரை ஏவிஞர். சுந்தரர் வருவதை ஏயர்கோன் கேட்டார்; 'சுந்தரர் வருவதற்கு முன் நானே இறப்பேன்' என்று கூறிஞர்; உடைவாளால் தம் வயிற்றைக் கிழித்துக்கொண்டு இறந்தார். சுந்தரர் வந்தார்; நடந்ததை அறிந்தார்; அதே உடைவாளால் தம்முடைய உயிரைப் போக்கிக்கொள்ள வாளே எடுத்தார். இறைவன் சுந்தரரைத் தடுத்தார்; ஏயர்கோன உயிர் பெற்று எழுமாறு செய்தார்; இருவரையும் நண்பர் ஆக்கிஞர்.

தென் இந்தியாவின் மேற்குக் கடற்கரைப் பகுதியைச் சேர நாடு என்பார்கள். அச் சேரநாட்டின் த2லநகரம் மகோதை என்பதாகும். அந்நாளில் சேர அரசராக இருந்தவர் சேரமான் பெருமாள் என்ற சிவபக்தர். அவர் நாள்தோறும் சிவபூசை செய்வார். சிவபூசையின் முடிவில் நடராசப் பெருமானின் சிலம் பொலி கேட்கும். ஒருநாள் இலம்பொலி கேட்கவில்லே. சேரமான் வருந்தினர். இறைவன் உருவிலியாக, ''அரசனே! கவலே வேண் டாம்; நம் அடியவன் சுந்தரன் நம்மைப் பாடிக் கொண்டு இருந் தான்; அதில் மயங்கி இருந்தோம்'' என்று கூறிஞர். இதைக் சேரமான் பெருமாள், ''நடராசப் பெருமானேத் தரிசிக்க வேண்டும்; சுந்தரமரைக் காணவேண்டும்'' என்று விரும் பிஞர்; சிதம்பரத்துக்கு வந்தார்; நடராசப் பெருமானேத் தரிசித் தார்; ''பொன் வண்ணாத்து அந்தாதி'' என்ற நூஃப் பாடிஞர்; திருவாரூருக்கு வந்*தார்*; ''திருவாரூர் மும்மணிக் கோவை'' என்ற நூலேப் பாடிஞர். சுந்தரரோடு சில நாட்கள் தங்கியிருந்தார். பிறகு மதுரை, திருப்பரங்குன்றம் முதலிய தலங்களுக்குச் சென்று திரும்பிஞர்.

அப்பொழுது இருவரும் திருவையாற்றுக்கு வருவார் ஆயினர். காவிரி கரைபுரண்டு ஓடியது. சுந்தரர் ''பரவும் பரிசொன்று'' என்றபதிகம் பாடிஞர். காவிரி இவர்களுக்கு வழிவிட்டது. பின்னர் இருவரும் சேரநாட்டுக்குச் சென்றனர்.

சேரமான் பெருமாளுடன் சுந்தரர் சிலநாள் தங்கி இருந்தார்; பிரியா விடைபெற்றுத் திருவாரூருக்குத் திரும்பிஞர். அப்பொழுது சேரமான் சுந்தரருக்கு மணியும் பொன்னும் கொடுத்து வழி அனுப்பிஞர். சுந்தரர் திருமுருகன்பூண்டி என்ற தலத்துக்கு அருகில் வந்துகொண்டு இருந்தார். சிவபெருமான் ஏவலால் பூதங்கள் வேடர் வடிவில் வந்தன. அப்பொருள்களே எல்லாம் கொள்ளே இட்டன. சுந்தரர் கோயிலுக்குச் சென்முர்; "கொடுகு வெஞ்சி‰'' என்ற பதிகம் பாடிஞர்; இழந்த பொருள்களே **எல்லாம்** திரும்பப் பெற்*ரு*ர்; திருவாரூரை அடைந்தார்.

கிறிதுகாலம் கழிந்தது. சேரநாட்டுக்குப் போகவேண்டும் என்று சுந்தரர் நினேத்தார்; சேரநாடு நோக்கிப் புறப்பட்டார். வழியில் திருமுருகன்பூண்டிக்கு அப்பால் உள்ள திருப்புக்கொளியூர் அவிநாசு என்ற தலத்துக்குச் சென்முர். அங்கே ஒரு வீட்டில் மங்கல ஓசையும் எதிர் வீட்டில் அழுகை ஒலியும் கேட்டார்; என்ன? என்று கேட்டார்.

''இரண்டு சிறுவர்கள்; ஒரே வயதினர்; இருவரும் அவ்வூர் மடுவுக்குச் சென்றனர்; ஒருவனே முதலே விழுங்கியது; இன்னெரு வன் தப்பிப் பிழைத்தான்; பிழைத்தவனுக்கு அன்று முந்நூல் அணியும் கலியாணம்; மகனே இழந்தவர்கள் தம் மகனே நினேந்து அழுகிருர்கள்'' என்று சுந்தரரிடம் கூறிஞர்கள். சுந்தரர் மனம் இரங்கிஞர்; மடுவுக்குச் சென்றனர்; ''எற்ருன் மறக்கேன்'' என்று தொடங்கித் திருப்பதிகம் பாடிஞர். சுந்தரர் நான்காவது பாடல் பாடியதும் முதலே தோன்றியது; தான் விழுங்கிய சிறுவனேத் தக்க வளர்ச்சியுடன் உமிழ்ந்து சென்றது. எல்லாரும் வியப்பு

அங்கிருந்து புறப்பட்டுச் சுந்தரர் சேரநாட்டை அடைந்தார்; சேரமான் பெருமாளுடன் சில காலம் தங்கிஞர்; நிருவஞ்சைக் களத்து இறைவணே வணங்கிஞர்; ''தலேக்குத் தலேமாலே'' என்ற பதிகம் பாடிஞர்; தம்மை அழைத்துக்கொள்ள வேண்டும் என்று இறைவனே வேண்டிஞர்.

இறைவன் ஏவலால் தேவர்கள் ஒரு வெள்ளே யாணயுடன் வந்தனர். சுந்தரரும் அதில் ஏறிக்கொண்டார். சேரமான் பெருமாள் ஒரு குதிரையின் மேல் ஏறிக்கொண்டு உடன் சென்ருர், சுந்தரர் ''தானெகோ முன்படைத்தான்'' என்ற பதிகம் பாடிக் கொண்டே திருக்கயிலேயை அடைந்தார்.

''வாழி திருநாவலூர் வன்ரெண்டர் பதம் பேரற்றி''

இருச்சிற்**ற**ம்**ப**லம்

#### SUNDARAMURTHI SWAMIGAL

Sundarar was born at Thirunavalur (தருநாவலூர்) in Thirumunaipadi Nadu (திருமுனேப்பாடி நாடு) where the entire atmosphere was full of spiritual vibrations and Saivism was well established. His parents were ardent devotees of Lord Siva. His father was Sadayanar (சடையஞர்) and his mother was Isai-Gnaniar (இசை ஞானியார்). They named their child "Nambi-Arurar" (நம்பி ஆரூரர்). The term "Sundarar" came to describe him either because he was extraordinarily hand some or because that was part of the name that he bore in Kailasa before he took birth in this world.

According to legend, one of the Lord's attendants in Kailasa, Alala Sundarar, fell in love with two of Parvathi's maids, Kamalini (கமலினி) and Aninditai (அனிந்திதை). Consequently all the three had to be born as mortals. Sundarar wept bitterly for being separated from the Lord. He begged that he be taken back to His Lotus Feet, and re-instated and thus be redeemed from the path of evil. Lord Siva granted his request.

Sundarar, therefore, was born as Arurar (ஆரூர்). One day the child was playing with a toy-cart outside his house. King Narasinga Munaiyaraiyer (நரசெங்க முனேயரையர்), who was passing by saw the charming child. His heart yearned for the child. He requested the parents to leave the child under his foster care. The parents agreed. Although he was brought up in the royal household, he was also taught Vedas and Agamas. He looked like a prince and lived liked a sage. His mind was set in Siva. When it was time for his marriage, his father Sadayanar proposed the daughter of Sadankavi Sivachariyar (சடங்கவி சிவாசாரியார்) of Puthūr (புத்தூர்). Elaborate arrangements were made for his marriage.

Sundarar was about to be married and when the preliminary ceremonies were being performed, Lord Siva appeared in the guise of an old man. Sacred ashes were smeared on his body, and a garland of Rudraksha hung around his neck. The old man told the gathering that he had a suit against the bridegroom. His claim was that Sundarar was his bond slave according to a deed executed by the latter's grandfather. Hence he could not marry without his consent. Sundarar disputed this claim and rebuked the old man saying that he was mad. Those present at the marriage expressed their view that Sundarar's argument was sound. The aged man produced a document. Sundarar snatched it from his hands and tore it to pieces. That put an end to the ceremony; but the arguments continued.

The old man replied that he belonged to Thiruvennainallur (திருவெண்ணெய்நல்லூர்). Sundarar called him a mad man and demanded that they should go to Thiruvennainallur and have the dispute settled with the help of the wise men there. Before the assembly the old man presented his case. He also said that the document destroyed by Sundarar was only a copy and he could produce the original to prove his case. He produced the original deed which was read out to the assembly. A close examination of the document revealed that it was a genuine one. The signature and the agreement proved true. They were now interested to know the place from where he came. He told them that he lived in Nallur and asked them to follow him, walking at first fast, and then faster and faster Sundarar felt a sudden force. A splendour burst out before him and he had the immutable vision of Siva and Parvathi seated on the sacred Bull. Sundarar ran forward in ecstasy and saluted the splendid vision. He then realised the truth. He was now a true slave of Siva. Siva had come to possess his Jiva. He cried aloud in rapture.

Because Sundarar had quarrelled with him, the Lord himself called him 'Vanthondar' (வன்தொண்டர்), the devotee who used harsh words and wished him to sing His glories Sundarar hesitated and did not know how to begin. Since Sundarar had called him a Piththan (பித்தன்) a madman during the quarrel, He wished him to begin with the word "Piththan". Immediately the inspiration to sing came to Sundarar and he sang the Padigam, "Piththaa Pirraisūdi" (பித்தா பிறைஞடி). the 'Mad one wearing the crescent moon.' Yes, Siva becomes filled with a sweet madness when his devotees shower on him their love and adoration. The bride who had been selected for him remained a pious virgin adoring Sundarar as God unto the last. Meanwhile having become a Saint, Sundarar returned to Navalur. There he engaged himself in the worship of the Lord.

After some days, he decided to go to Chidambaram. On the way was Thiruvadigai (திருவதிகை), the sacred place, where Thirunavukkarasar (திருநாவுக்கரசர்) was reconverted into a Saivite, and therefore he stayed in a Math in the out skirts of the village.

That night, when Sundarar was asleep, the Lord in the guise of an old man entered the Math. He lay close to where Sundarar was and pretended to sleep. He then placed his feet on the head of Sundarar. When Sundarar objected to this, the old man apologised. Sundarar went to another corner of the room. There too, the old man repeated the same action. Sundarar did not lose his temper. He calmly asked him who he was because of his unusual behaviour. The old man disappeared suddenly. Now Sundarar realised that it was the Lord himself. Since he had not gone for his darshan, the Lord himself had come out to where the devotee was. Sundarar prayed in jubilation and sang the Padigam "Tham maanai" (தம்மானே).

Sundarar continued his pilgrimage to Chidambaram (கெற்பரம்), the City of Nataraja. Sundarar worshipped Nataraja again in the sanctum. He shed tears of joy. His mind had no other thought. His concentration was fixed on Nataraja and there he heard the voice of the Divine, com-

manding him to go to Thiruvarur (திருவாரூர்). He reached Sirkazhi (சீர்காழி), the birth place of Sambandar (சம்பந்தர்).

Sundarar would not tread the sacred soil but dedicated a song "Saadhalum Pirraththalum" (சாதலும் பிறத்தலும்) from the border of the town and saw in a vision-the Father and Mother-who gave the milk of wisdom to Gnanasambandar ஞானசம்பந்தர்).

The citizens of Thiruvarur (திருவாரூர்) accorded the Saint a rousing reception and the people called him 'Thambiraan Thozhan' (தம்பிரான் தோழன்) meaning a friend of God. Here then, was to occur a great event in the life of Sundarar. One of the two heavenly damsels, Kamalini, with whom Sundarar (before his birth in the world) had fallen in love in Kailasa, had taken birth at Thiruvarur (இருவாரூர்). She bore the name Paravaiyaar (பரவையார்). Daily she would go to the temple, worship the Lord with faith and devotion and sing His glories. It was there that she met Sundarar with his followers. The marriage was prearranged by Lord Siva himself and it was now his duty to bring it about. Siva appeared in a dream to his devotees at Thiruvaarur and directed them to arrange for the marriage of Sundarar to Paravaiyaar. The marriage was accordingly performed, and the Saint settled down to the routine of a domestic life.

Sundarar visited the temple daily and he offered songs. One day he saw saints assembled in the Devasitiya Mantapam. Seeing them, he prayed to the Lord, to make him fit to live among those Saints. Lord Siva ordered him to compose a poem in honour of the devotees. Sundarar prayed for inspiration and intuition. The Lord gave him the clue, "I am the servant of the servants of the Anthanars that reside in Thillai". Sundarar took the clue and sang a song extolling the virtues of the sixty - three Saints. It is this Padigam "Thillaivazh Anthannartham" (Birantip Aphromipa), that is called the Thiru thondath thogai (Anthanaris Periya Puraanam" (Gräsppri Guillu uprami).

An ardent admirer of Sundarar at Kundaiyur, a farmer was supplying Sundarar and his devotees with rice and other items of food. The rains had failed and there was famine. This devotee took to prayer and fasting. Siva appeared in his dream and said that he had arranged for an adequate supply of grains. The old peasant was very happy. He conveyed the news to Sundarar in Thiruvaarur (Analymeni). Sundarar saw the heaps of grain and he glorified the Lord in the Padigam "Neella Ninainthadiyen" (han ham bay Guin) and the Lord helped him to have the grains moved to Thiruvaarur. Granary in every home of Thiruvaarur was filled with grain.

Once Paravaiar was in need of gold to feed thousands of devotees and to hold holy concerts during the summer festival at Thirupugalur (திருப்புகலூர்). Sundarar appealed to Siva who performed a miracle. Sundarar rested in a monastery nearby with bricks as his pillows. Next morning he found that all the bricks had turned into gold. He then sang "Tham maiyē Pugazhndhu" (தம்மையே புகழ்ந்து), and returned to Thiruvaarur where he entertained the devotees who came for the festival.

Sundarar went to Thiru Mazhapadi (திருமழபாடி). He sang a touching padigam ''Ponnaar Mēniyanē'' (பொன்ஞர் மேனியனே) giving a vivid description of Lord Siva and Sakthi. At Thirupandikkodumudi (திருப்பாண்டிக்கொடுமுடி) Sundarar composed and sang the famous ''Namassivaaya Pathigam'' (நமச்சிவாயப் பதிகம்) ''Mattru Pattru'' (மற்றுப் பற்று). At ''Thirkudalai Yaatrur'' (திருக்கூடிய யாற்றூர்) he sang ''Vadivudai Mazhuvēndhi'' (வடிவுடை மழுவேந்தி) and thanked the Lord for having shown him the way.

At Thirumudukundram (திருமுதுகுன்றம்) Sundarar prayed again for money and was given 12,000 pieces of gold. The Lord directed him to throw the pieces into the river Manimutharu (மணி முத்தாறு) and recover them from the tank at Thiruvarur. Then he proceeded to Chidambaram and thence to Thiruvarur. The gold reappeared at first as inferior metal;

4 -

then on further singing the Padigam "Ponseytha Mēnianē" (பொன் செய்த மேனியனே), the original quality of gold was restored.

After paying his homage to Gnanasambandar at Sirkazhi (சிர்காழி), Sundarar reached Thirukurukaavur (திருக்குருகாலூர்) in hot summer. He and his followers were worn out with hunger and thirst. An old sage appeared in a watershed with plenty of food. After a sumptuous meal, Sundarar and his companions rested for a while. When he woke up, the sage was not there and the water-shed disappeared. He sang the Padigam' 'Iththanaiyaa Maatrai'' (இத்தனேயா மாற்றை) expressing that it was certainly an action of God's grace. A similar miracle happened at Thirukachūr (திருக்குக்குர்), where he was tired and hungry. The Lord in the form of an Anthanar (அந்தணர்), begged for food from house to house in the hot sun and fed Sundarar and his group.

After feeding the Saint He disappeared. Sundarar sang in gratitude and devotion a touching Padigam 'Maruvaar Kondrai' (மருவார் கொன்றை).

After visiting some of the Siva shrines, he reached Thiru-"Anindthithaiyar" (திருவொற்றியூர்). vottriyur தையார்), the other maid servant of Parvathi in Kailas, had also taken human birth as Sangiliyaar. She had refused to marry any one except a Saiva Saint. She engaged herself in making flower garlands daily for the Lord in the temple. One day while Sundarar was in the temple he saw "Sangiliyar" (சங்கிலியார்) and fell immediately in love with her. So he prayed and asked Siva to arrange for the marriage with Sangiliyar. The Lord agreed. Sangiliyaar had no objection, provided that he would not part from her under any circumstances. He was instructed by the Lord to take the vow beneath a sacred tree. The vow was taken and the wedding took place. Sundarar dwelt happily for some time with Sangiliyaar at Thiruvottriyur. Their hearts united in their love for God and in the songs they sang.

At Thiruvaarur, Vasantha Utsavam (வசந்த உத்சவம்) was being celebrated on a grand scale. Sundarar remembered the festival and longed to go there. He also remembered that Paravaiyaar would dance and sing there before the Lord. At the same time he could not part from Sangiliyaar. For a time he struggled between the two conflicting desires. Finally he decided to go.

When he crossed the border of Thiruvottriyur( இருவொற்றி யூர்) he became totally blind. Undaunted, he walked on receiving directions from passers by. At Thiruvennpakkam (இருவெண்பாக்கம்) the Lord gave him a walking stick. He realised his fault and prayed to the Lord for his forgiveness and asked for the restoration of his sight. He sang and struggled on his way from temple to temple singing pathetic hymns. At Kanchipuram (காஞ்சிபுரம்) he worshipped mother Kamatchi and expressed his suffering to her. He then worshipped the Lord Ekambareswarer (ஏகாம்பரேஸ்வரர்). Lord Siva at once restored the vision to Sundarar's left eye. He sang at Thirukkachi Ekambam (இருக்கச்சி ஏகம்பம்) "Aalandhaan Ugandhu" (ஆலந்தான் உகந்து) Padigam and thanked the Lord for having restored his sight in one eye.

At last, he reached Thiruvaarur. He went to the temple and prayed for the restoration of sight to his other eye. He sang the padigam, "Meelaa Adimai" (மீனா அடிமை) telling Lord he was his bond slave. He had no other desire besides His grace. His heart was filled with grief and mercy. The Lord out of compassion opened the other eye and Sundarar sang songs of gratitude.

The next hard task was to appease Paravaiyar. She thought that Sundarar had betrayed her by marrying another lady. She refused to receive him. What man cannot do, God must achieve. Sundarar implored the Lord to undertake the mission of appeasement. Siva went to Paravaiyaar in the guise of a priest and pleaded with her on behalf of Sundarar. She would not listen. Siva had to show His

giorious form this time. Paravaiyaar fell at his feet and asked for his pardon. She received Sundarar with love and reverence and the two lived happily thereafter.

Western part of South India was known by the name Sara Naadu. The capital city of that country was called Magothai. The King that reigned the country was Seramaan Perumaal. He was a devotee of Siva. He used to perform Siva Puja daily and at the end of the puja, he used to hear the sound of the anklet of the Cosmic Dancer Nataraja at Thillai. One day he did not hear the sound. He was filled with grief. To relieve his distress, the Lord said, "O King! Don't become aggrieved. My beloved devotee Sundarar was extemporising songs. I was immersed in the sweetness of his songs; hence the delay". On hearing this, Seramaan longed to go to Chidambaram, worship Nataraja and meet Sundarar.

Accordingly, he went to Chidambaram, worshipped the Lord, sang a minor poem Ponvannathu Anthathi (பொன் வண்ணத்து அந்தாதி) proceeded to Thiru Arur, met Sundarar sang a minor poem Thiruvaarur Mummannikkovai, (தருவாரூர் மும்மணிக் கோலை) went on a tour to Madurai, and its nieghbouring places along with Sundarar, returned to Thiru Aarur and went back to his country.

After some time he took leave of Paravaiyar and all the devotees. He was passing through Thiruppukkoliyur (திருப்புக் கொளியூர்) Avinasi (அனிநாகி). He heard wailings from one house and shouts of joy from the house opposite. On

inquiry he was told that two boys, both of them being five years old, went together to bathe in a lake nearby. One was swallowed by a crocodile and the family of that boy was immersed in sorrow. The other boy escaped and the elders had arranged for him the traditional ceremony and there was much rejoicing.

Sundarar wanted to console the bereaved family. He was prompted by the Lord to bring the dead boy back to life. They went to the lake where the Saint sang a padigam to the Lord 'Yetraan Marrakken' (எற்றுன் மறக்கேன்) praying to the Lord to restore the boy to the parents. The miracle happened. The crocodile gave the boy back. The parents worshipped the Saint's feet.

The news of the miracle spread far and wide. Sundarar was now eighteen years old. He was tired of worldly existence and so requested the Lord to take him back to Kailas. He sang the Padigam "Thalaikkuth Thalaimaalay" (தவக்குத் தம்மால்). The Lord desiring to take Sundarar back to His abode commanded the heavenly messengers to bring him to Kailas on a white elephant. Sundarar climbed on the elephant and singing the "Thirunediththan Malai" (தருநொடித்தான் மல்) "Thaanenai Mun Padaiththaan" (தானென முன் படைத் தான்) Padhigam departed for Kailas not in the physical body but in his spiritual body.

Sundarar was Siva's comrade, but Siva was always his Master. He was an eternal slave of the Master. He referred every happening of his life to Siva and invoked His aid when human strengh was of no avail. God stood by his side for he stood at the feet of God.



மறையவர் கோலத்தில் சிவபெருமான் மணக்கோலத்திலிருக்கும் நம்பியாரூரைத் தடுத்தாட் கொள்ளுகிருர்

The Lord in the guise of a Brahmin takes as his bondsman Sundarar who was in his wedding costumes.

#### திருச்சிற்**ற**ம்பலம்

திருவெண்ணெய் நல்லூர்

பித்தா பிறைசூடி பெருமானே அருளாளா Piththaa pirraisūdee perumaanē arullaallaa எத்தான் மறவாதே நிணக்கின்றேன் மனத்து உன்ண Eththaan marravaadhē ninaikkindrēn manaththu unnai வைத்தாய் பெண்ணத் தென்பால் வெண்ணெய் நல்லூர் அருள் துறையுள்

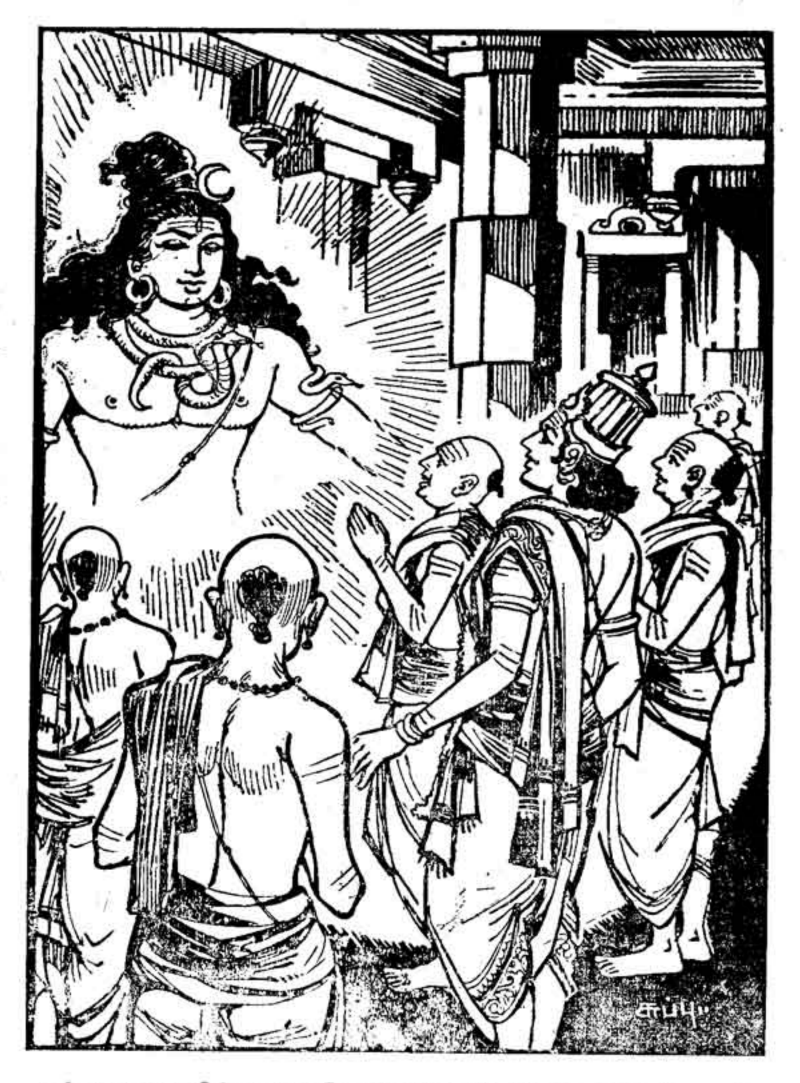
Vaiththaay pennnnaich thenpaal vennnney nallur arullthurraiyull

அத்தா உனக்கு ஆளாய் இனி அல்லேன் எனலாமே Aththaa unakku sallaay ini allen enalaamē.

பித்தனே! பிறையைத் (துலமாலுயாகச்) சூடி இருக்கிறவனே! பெருமை உடையவனே! அருள் செய்பவனே! சிறிது கூட மறக் காமல் உன்னே நிணக்கிறேன்; என் மனத்தில் உன்னே வைத்து இருக்கிருய்; பெண்ணே என்ற பெயருடைய ஆற்றின் தெற்குப் பக்கம் உள்ளது திருவெண்ணெய் நல்லூர்; அவ்வூரில் உள்ள கோயிலின் பெயர் திருவருட்டுறை; அத்திருவருள் துறையுள் இருக்கும் துலேவனே! உனக்கு நான் (முன்பே) அடியவன்; (இங் ஙனம் இருக்கும் பொழுது) 'நான் உனக்கு அடியவன் அல்லன்' என்று இப்பொழுது சொல்லலாமா?

பித்தன்—mad man, insane பிறை—crescent moon சூடி—wearer அருள்—grace மறவாது—not forgetting பெண்ணே—River called Pennanai தென் பால்—in the south அருள் துறை—கோயிலின் பெயர் —name of the temple அத்தன்—Lord ஆள்—அடிமை—slave

Oh, the Insane! Oh, the wearer of the crescent moon! Oh bestower of Grace! I think of you without forgetting you even for a moment. You placed yourself in my heart. Thiru Vennai Nallur is situated on the southern bank of the river, Pennanai; the name of the temple in that place is known as Thiru



அந்**தணவடிவில் வ**ந்த சிவபெருமான் சுந்தரரைத் திகைக்க வைத்**து ஆ**லயத்துள் சென்று மறைந்தார்

To the bewilderment of Sundarar Lord Siva who came in the guise of a Brahmin enters the temple and disappears. Arutturai; Oh Lord enshrined in that temple! I was Your slave (even before); then how can I say, "I am not Your slave."

காரூர் புனல் எய்திக் கரைகல்லித் திரைக்கையால் Kaarūr punal eydhik karaikallith thiraikkaiyaal பாரூர் புகழ் எய்திக் திகழ் பன்மாமணி உந்திச் Paarūr pugazh eydhith thigazh panmaamanni undhich சீரூர் பெண்ணேத் தென்பால் வெண்ணெய் நல்லூர் அருள் துறையுள்

Cheerur pennnnaith thenpaal vennnney nallur arullthurraiyull ஆரூரன் எம்பெருமாற்கு ஆள் அல்லேன் எனலாமே. Aaruran emperumaarrku aall allen enalaame

### திருச்சிற்றம்பலம்

மேகத்தில் இருந்து விழும் நீர் (வெள்ளம் ஆக)வருகிறது—அலேகள் ஆகிய கைகளால் கரைகளேக் குத்துகிறது—நிலம் முழுவதும் புகழ் பொருந்தி(ப் பாய்கிறது)—ஒளி பொருந்திய பல சிறந்த மணிகளேத் தள்ளிக்கொண்டு வருகிறது—அழகு பொருந்தி உள்ளது, பெண்ணே பாறு; இதன் தெற்குப் பக்கம் இருப்பது திருவெண்ணெய் நல்லூர். அவ்வூரில் உள்ளது திருவருட்டுறை என்ற கோயில்; இக்கோயிலில் உள்ள இறைவனுக்கு 'ஆரூரன்' ஆகிய நான் அடிமை; (இங்ஙனம் இருக்க) 'நான் அடிமை அல்ல' என்று கூறுவது பொருந்துமா?

கார்—மேகம்—cloud புனல்—நீர்—water (rain) கரை—bank திரை—அடேwaves பார்—பூமி—earth புகழ்—fame உந்தி—தள்ளி—dash ஆருரன்—சுந்தரர்—name of Sundarar

The rain from the clouds goes in floods—The river with the waves as hands, dashes against the banks—It becomes famous in the world—It carries several big gems—Thus the River Pennai is beauteous.

Thiru Vennai Nallur is situated on the southern bank of that river; Arulthurai is the name of the temple there; I, Aarūran am the slave of the Lord of that temple; Then how can I sav. "I am not Your slave?"

திருவதிகை

#### திருச்சிற்**றம்பல**ம்

தம்மாண அறியாத சாதியார் உளரே Thammaanai arriyaadha saadhiyaar uillarē சடைமேல்கொள் பிறையாண விடைமேல் கொள் விகிர்தன்

sadai mēlkoll pirraiyaanai vidaimēl koll vikirdban கைம்மாவின் உரியாணக் கரிகாட்டில் ஆடல் Kaimmaavin uriyaanaik karikaattil aadal

உடையாணே விடையாணே கறைகொண்ட கண்டத்து udaiyaanai vidaiyaanaik karraikonnda kanndaththu எம்மான்தன் அடிக்கொண்டு என்முடிமேல் வைத்திடும் என்னும்

Emmaanthan adikkonndun mudimel vaiththidum ennum ஆசையால் வாழ்கின்ற அறிவிலா நாயேன் aasaiyaal vaazhkindra arrivilaa naayen எம்மாண எறிகெடில வடவீரட்டானத்து Emmaanai ērrikedila vadaveerattaanaththu உறைவாண இறைபோதும் இகழ்வன்போல் யானே. யாraivaaanai irraipodhum igazhvanpol yaane

தம் தஃவ் அறியாத மக்கள் இருக்கமுடியுமா? சடையின் மேல் பிறையை உடையவன்—இடபத்தின்மேல் சவாரி செய்பவன் யானேத்தோஃப் போர்த்திக் கொண்டவன்—சுடுகாட்டில் ஆடு பவன்—இடபக்கொடி உடையவன்—விஷக்கறை உள்ள கண் டத்தை உடைய தஃவன் – தன் திருவடியை என் தஃமேல் வைக்கும் என்னும் ஆசையால் வாழ்கின்றேன்—நான் அறிவில் லாத நாய் போன்றவன். எம்பெருமான்—அஃவகள் மோதும் கெடில நதியின் வடகரையில் (திருவதிகை) வீரட்டானத்தில் இருப்பவன் ஆகிய இறைவனேச் சிறிது பொழுது இகழ்ந்ததுபோல் யான் இருந்தேன் (அந்தோ)

தம்மான்—தம் **தவேவன்** —their master சாதியார்**—மக்கள்—**people சடை—matted locks

விடை—எருது—bull பிறை—crescent moon விகிர்தம்—god as different from the world உரி—stain கைம்மா—யாணே—elephant கரிகாடு – சுடுகாடு – cremation ground (at the time of final deluge) ஆடல்—dance விடையான்—having the bull as an emblem in the flag கண்டம்—throat கறை—mark (of poison) எம்மான்—எம் தவேவ்ன்—my Lord முடி—head அடி—feet அறிவுஇலா—foolish ஆசை—desire நாயேன்—dog like one கேடிலம் — Gedilam — a river flowing near Thiru adhigai வீரட்டானம்—the name of the temple at Thiru adhigai உறைவான்—one who resides இறைபோதும்—even for a moment இகழ்வன்—to dishonour; to despise

Can there be any one without knowing their master?

He has the crescent on His matted locks—He rides a bull. He has covered Himself with the skin of an elephant—He dances in the cremation ground (at the time of final deluge—He has the bull banner—He is having the mark of poison on His throat—"He will place His feet on my head"—I so desiring, a foolish dog-like one, am living—He is my Lord—He is enshrined at (Thiru Adhigai) Veerattnam on the northern bank of the river Gedilam—I remained as if I despised Him for a moment. Alas!

என்பிணயே கலஞைக அணிந்தாண எங்கள்
Enbinaiyē kalanaaga annindhaanai engall
எருதுஏறும் பெருமாண இசைஞானி சிறுவன்
crudhu ērrum perumaanai isaignaani siruvan
வன்பணய வளர்பொழில்சூழ் வயல்நாவ லூர்க்கோன்
Vanbanaiya vallarpozhil sūzh vayalnaava lūrkkon
வன்தொண்டன் ஆரூரன் மதியாது சொன்ன
vanthonndan aarūran madhiyaadhu sonna

அன்பண யாவர்க்கும் அறிவரிய அத்தர் Anbanai yaavarkkum arrivariya aththar

பெருமாண அதிகைமா நகருள்வாழ் பவண perumaanai adhikaimaa nagarull vaazhbhavanai என்பொன்ண எறிகெடில வடவீரட்டானத்து Enponnai errikedila vadaveerattaanaththu

உறைவாண இறைபோதும் இகழ்வன் போல் யானே urraivaanai irraipōdhum ikazhvanpōl yaanē.

# திருச்சிற்**றம்பலம்**

எலும்பையே அணிகலமாக அணிந்தவனே, எருதை ஊர்ந்து வரும் எங்கள் தலேவனே

இசை ஞானியாருடைய மகன்—வலிய பனே மரங்களேயுடை யதும், பொழில்கள் சூழ்ந்ததும், வயல்களே உடையதும் ஆன திரு நாவலூர் என்ற ஊர்க்குத் தலேவன்—வன் தொண்டன்—ஆரூரன் (ஆகிய சுந்தரன்) மதியாது சொல்லப்பட்ட அன்பு உருவினனே

யாராலும் அறிய முடியாத மேலான த**ஃவை**ன், திருவைதிகை என்னும் பெரிய நகரத்தில் வாழ்பவனே, என்பொன் போன்றவணே அலேகளே எறியும் கெடில நதியின் வடகரையில் வீரட்டானத்தில் உள்ள இறைவனேச் சிறிது பொழுது இகழ்ந்ததுபோல் இருந்தேன். (அந்தோ)

என்பு—எலும்பு—Bone **கலன்—ஆபரணம்—jewels** அணிந்தான்—adorned **எருது—bull** இசை ஞானி—சுந்தரரின் **தாய்—t**he name of Sundarar's mother

சிறுவன்—மகன்—son பனே—Palmyra

பொழில்—தோட்டம்—groves

நாவலூர்க்கோன்—சுந்தரர்—King of Thiru Navalūr—Sundarar Navalūr is the place of Sundarar. கோன்—அரசன்—King வன்தொண்டன்—harsh devotee.

The Lord came in the guise of an aged brahmin and asked Sundarar to serve Him according to a document executed by his grand father. Sundarar refused and picked a quarrel with Him. The case was proved. As Sundarar was rough with the Lord he was given the name Van Thonndan.

மதியாது – with disrespect அத்தர்—wise மாநகர்—city அன்பன்—embodiment of love

பொன்—gold

He adorned Himself with bone as jewels—He rides a bull—He is my Lord.

He is the embodiment of love whom the son of Isai Gnani the king of Thiru Navalūr surrounded by the strong palmyra trees, groves and fields—Vanthonndan—Arūran—had talked with disrespect.

He is unperceivable by any one—He is the Lord of the wise—He resides at the city called Thiru Adhigai—He is as dear as gold—He is enshrined at Veerattanam on the northern bank of the river Gedilam—I remained as if I despised Him for a moment. Alas!

திருக்கழும் லம்

# திருச்சிற் றம்பலம்

சாதலும் பிறத்தலும் தவிர்த்து எணே வகுத்துத் Saadhalum pirrathalum thavirththu enai vaguththuth தன்னருள் தந்தஎன் தஃவேண மஃயின் thannarull thandha en thalaivanai malaiyin மாதிண மதித்து அங்கோர் பால்கொண்ட மணியை Maadhinai madhiththu anggor paalkonnda manniyai வருபுனல் சடையிடை வைத்த எம்மாண varupunal sadaiyidai vaiththa yemmaanai ஏதிலென் மனத்துக்கோர் இரும்புண்ட நீரை Yethilen manaththukkor irumbunnda neerai எண்வகை யொருவணே எங்கள் பிராகோக் ennvagai yoruvanai engall piraanaik காதில்வெண் குழைய**ணக் கட**ல்கொள மி<u>தந</u>்த Kaathillvenn kuzhaiyanaik kadalkolla midhandha கழுமல வளநகர்க் கண்டு கொண்டேணே. kazhumala vallanagark kanndu konndene.

இறத்தலும் பிறப்பதும் நீக்கி, என்னேப் படைத்து அருள்தந்த தலேவனே—மலேமகள் ஆகிய உமையைத் தன் ஒரு பங்கில் கொண் டவனே—மாணிக்கம் போன்றவனே—வானில் இருந்து வந்த கங்கையைச் சடையில் வைத்தவணே—என் தலேவணே—எனக்கு அயல் ஆகாதவணே—இரும்பு உண்ட நீர்போல என் மனத்து உள்ளே கலந்து நிற்பவணே—எட்டு வடிவமாகி நின்ற ஒருவணே— என் தலேவணு—காதில் வெண்குழை அணிந்தவண்—கடலில் மிதந்த கழுமலம் என்னும் வளம் பொருந்திய நகரில் கண்டு கொண்டேன்.

சாதல்—death பிறத்தல்—birth தவிர்த்து—forbid; dispel வகுத்து—created அருள்—grace தஃவன்—Lord மலேயின் மாது—மலேமகள்—உமை—Daughter of Himavan—Uma ஓர்பால்—in one part (of the body) மணி—jewel

புன**ல்—வெள்ள**ம்—கங்கை—flood—Ganges

சடை—matted locks எம்மான்—My Lord

ஏதில் – not an alien மனம் – mind இரும்பு — iron நீர் — water

எண்வகை—எட்டுவடிவு— நிலம், நீர், தீ, காற்று, ஆகாயம், சூரியன், சந்திர**ன்,** உயிர்

Eight forms-Earth, Water, Fire, Wind, Ether, Sun, Moon and Soul

ஒருவன்—Primal One எங்கள் பிரான்—our master காது—ear வெண் குழை—white ear rings கடல்—sea மிதந்த—floated

கமுமலம்—சீர்காழி—Kazhumalam is one of the names of Seerkazhi

வளநகர்—fertile city

He is the Lord who dispelled death and birth; He caused me to be born and bestowed grace; He holds Uma in one part of His body; He is gem-like; He is my Lord who holds the Ganges in His matted locks; He is not an alien; He is in my mind as the water absorbed by red hot iron; He is in eight forms; He is the Primal one; He is my Lord; He wears the white conch as ear rings; Him I found at the city called Kazhumalam which floated on the sea (at the final deluge).

செழுமலர்க் கொன்றையும் கூவிள மலரும் Sezhumalark kondraiyum kūvilla malarum விரவிய சடைமுடி அடிகளே நிணந்திட்டு viraviya sadaimudi adikallai ninaindthittu அழுமலர்க் கண்இணே அடியவர்க்கு அல்லால் Azhumalark kanninnai adiyavarkku allaal அறிவு அரிது அவன் திருவடி இணே இரண்டும் Arrivu Aridhu avan thiruvadi innai irranndum கழுமல வளநகர்க் கண்டுகொண்டு ஊரன் Kazhumala vallnagark kanndu konndu üran சடையன் தன் காதலன் பாடிய பத்தும் Sadaiyanthan kaadhalan paadiya pathum தொழுமலர் எடுத்த கை அடியவர் தம்மைத் Thozhumalar eduththa kai adiyavar thammaith துன்பமும் இடும்பையும் சூழநிலாவே thunbamum idumbaiyum suzhanilaave.

#### **திருச்சிற்றம்பலம்**

செழிப்பான கொன்றை மலரையும், வில்வ இஃயையும் பொருந்திய சடையுடையவர் சிவபிரான்; அவரை நிணந்து மலர் போன்ற இரண்டு கண்களில் இருந்து நீர் வடிப்பர் அடியவர்கள். அத்தகைய அடியவர்களுக்கு அல்லாமல் சிவபெருமானுடைய இரண்டு திருவடிகளும் அறிவதற்கு அரிதாகும். அவற்றைக் கழு மலம் என்னும் வளம் பொருந்திய நகரில் கண்டு தரிசித்தார்— ஊரன் என்ற பெயரையுடையவர்—சடையஞருடைய திருமகன் ஆகிய சுந்தரர். அச்சுந்தரர் பாடிய பாடல்களேக் கொண்டு தொழு பவர்—மலர் கொண்ட கைகளேயுடைய அடியவர்களேத் துன்பங் களும் இடையூறுகளும் சூழமாட்டா.

கொன்றை—a kind of flower கூவிளம்—வில்வம்—Vilwa—BAEL—the leaf of Vilwa is used for offering

விரவிய—intermixed சடைமுடி அடிகள்—the Lord having matted locks அடிகள்—Lord நினேந்திட்டு—thinking மலர்க்கண்—flower like eyes அழும்—crying இணே—two
அவ்வால்—but for அறிதுஅரிது—cannot be perceived
நிருவடி—holy feet ஊரன்—Sundarar
சடையன்—Sadaiyanar—the name of Sundarar's father
கா தலன்—son பாடிய—sung
பத்து—ten (verses) தொழும்—worship
அடியவர்—devotees துன்பம்—distress
இடும்பை—இடையூறு—hindrance
சூழநிலா—will not surround or approach

The Lord has matted locks where KONRAI flowers and VILWA leaves abound. By thinking of or meditating upon the Lord, the devotees shed tears (of joy). Excepting to those devotees Lord's feet are unperceivable. Uran—the son of Sadaiyanar viz., Sundarar witnessed the Lord at Kazhumalam (Seerkazhi) and sang ten verses. Distress and hindrance will not approach those who worship the Lord by these songs with flowers in their hands.

Thiru Vennai Nallur is situated on the southern bank of that river; Arulthurai is the name of the temple there; I, Aarūran am the slave of the Lord of that temple; Then how can I say, "I am not Your slave?"

#### திருத்தொண்டத் தொகை

#### தருச்சி*ற்* றம்பலம்

தில்ஃவாழ் அந்தணர்தம் அடியார்க்கும் அடியேன்
Thillaivaazh andhannartham adiyaarkkum adiyen
திருநீல கண்டத்துக் குயவஞர்க்கு அடியேன்
thiruneela kanndaththuk kuyavanaarkku adiyen
இல்ஃயே என்ஞத இயற்பகைக்கும் அடியேன்
Illaiye ennaadha iyarrpagaikkum adiyen
இளயான்தன் குடிமாறன் அடியார்க்கும் அடியேன்
illaiyaanthan kudimaarran adiyaarkkum adiyen

வெல்லுமா மிகவல்ல மெய்ப்பொருளுக்கு அடியேன் Vellumaa migavalla meypporullukku adiyan விரிபொழில்சூழ் குன்றையார் விறன்மிண்டற்கு

அடியேன்

viripozilsūzh kundraiyar virranminndarrku adiyēn அல்லிமென் முல்ஃயந்தார் அமர்நீதிக்கு அடியேன் Allimen mullaiyanthaar amarneedhikku adiyēn ஆரூரன் ஆரூரில் அம்மானுக்கு ஆளே. aarūran aarūril ammaanukku aallē.

தில்லே என்னும் சிதம்பரத்தில் வாழும் அந்தணர்களுடைய அடியார்களுக்கு அடியேன்; 'திருநீலகண்டன்' என்ற பெயர் உடைய குயவனுக்கு அடியேன்; கேட்ட பொருள் 'இல்லேயே' என்று கூரு மல் கொடுத்த 'இயற்பகை' என்பவருக்கும் அடியேன்; 'இளயான் குடிமாறன்' என்பவருடைய அடியார்களுக்கும் அடியேன்; வெற்றி கொள்வதில் மிக்வும் திறமை உடைய 'மெய்ப் பொருள்' என்ப வருக்கு அடியேன்; விரிந்த தோட்டங்கள் சூழ்ந்த 'செங்குன்றூர்' என்ற ஊரில் வாழ்பவர் ஆகிய 'விறன் மிண்டன்' என்பவருக்கு அடியேன்; மென்மையான முல்லே மாலே சூடிய 'அமர் நீதி' என்ப வருக்கு அடியேன்; ஆருரன் ஆகிய நான் திருவாரூரில் இருக்கும் இறைவனுக்கு அடிமைம்.

தில் இ—Chidambaram வாழ்—living
அந்தணர்—Brahmins இல் இ—I possess not
அடியார்க்கு—to the devotees வெல்—win
குயவஞர்—potter விரிபொழில்—spacious groves
என்னு த—does not say முல் இ — jasmine flower
வல்ல — capable of ஆருரன் — சுந்தரர் — Sundarar
சூழ் — surrounded by

குன்றை—Senkundrur, a place in western part of South India தார்—மாஃ—garland ஆள்—அடிமை—slave

ஆருரில் அம்மான் — திருவாரூரில் உள்ள சிவபெருமான் — Lord residing at Tiru Arur

I am a devotee of devotees of the "Brahmins of Thillai". I am a devotee of "Tiruneelakanta" a potter, I am a devotee of



"தில்ஃவாழ் அந்தணர்தம்" என்று தொடங்கும் பாடஃ இறை வன் அடியெடுத்துக் கொடுக்க அதனே முதலாகக்கொண்டு சுந்தரர் திருத்தொண்டத் தொகை பாட அனேவரும் வியப்படைகின்றனர்.

The Lord gave the clue "Thillaivazh Anthannartham" and with that clue Sundarar sang "Thiruththonndath Thogai" to the amazement of all

"Iyarpagai" who says not 'I possess not'. I am a devotee of devotees of "Ilaiyaan Kudi Maaran". I am a devotee of "Meypporul" capable of winning. I am a devotee of "Viranminndar" resident of Senkundrur surrounded by spacious groves. I am a devotee of "Amarneethi" who wears garland of jasmine flowers. I, Aaruran, am the slave of the Lord residing at Tiru Arur.

பத்தராய்ப் பணிவார்கள் எல்லார்க்கும் அடியேன் Paththaraayp pannivaargaal ellaarkkum adiyēn பரமணேயே பாடுவார் அடியார்க்கும் அடியேன் paramanaiye paaduvaar adiyaarkkum adiyen சித்தத்தைச் சிவன்பாலே வைத்தார்க்கும் அடியேன் Siththaththaich sivanpaale vaiththaarkkum adiyen திரு ஆரூர்ப் பிறந்தார்கள் எல்லார்க்கும் அடியேன் thiruaarurp pirrandhargall ellaarkkum adiyen முப்போதும் திருமேனி தீண்டுவார்க்கு அடியேன் Muppodhum thirumeni theennduvaarkku adiyen முழுநீறு பூசிய முனிவர்க்கும் அடியேன் muzhuneerru pūsiya munivarkkum adiyen அப்பாலும் அடிச்சார்ந்தார் அடியார்க்கும் அடியேன் Appaalum adichchaarndaar adiyaarkkum adiyen ஆரூரன் ஆரூரில் அம்மானுக்கு ஆளே. aarūran aarūril ammaanukku aallē.

சிவபெருமான் இடத்தில் பக்தி உடையவராய் வணங்கு கிற எல் லாருக்கும் அடியேன்; சிவபெருமான்யே பாடுகிற அடியார்க்கும் அடியேன்; மனத்தைச்சிவபெருமான் இடத்தில் வைத்தவர்களுக்கு அடியேன்; திருவாரூரில் பிறந்தவர்கள் எல்லாருக்கும். அடியேன்; மூன்று காலங்களிலும் சிவலிங்கத்தைத் தொட்டுப் பூசை செய் பவருக்கு அடியேன்; உடம்பு முழுவதும் திருநீறு பூதி இருக்கும் முனிவர்க்கும் அடியேன்; தமிழ்நாட்டுக்கு அப்பால் கடல் கடந்து உள்ள நாடுகளில் இருந்து சிவபெருமானுடைய திருவடிகளே வணங்கு பவர்க்கும் அடியேன்; ஆருரன் ஆகிய சுத்தரன் திருவாரு

பத்தர்—பக்தி உடையவர்—devotees பக்தி—devotion பணிவார்கள்—வணங்கு கிறவர்கள் —worshippers எல்லார்க்கும்—to all பரமன்—the Lord சித்தம் -மனம்-mind; heart பாடுவார்—that sing பிறந்தார்கள்—who were born முப்போது – மூன்று காலங்கள் – காலே, நண்பகல், மாலே--three parts of the day-morning, noon, evening தருமேனி—Siva Linga's form தீண்டுவார்—who touch (and perform worship) முழு—full நீறு --விபூதி--Sacred Ash பூசிய—smeared முனிவர்—ascetics; sages (devotees) அப்பாலும்-(in various countries) far off and outside (Tamil ஆரூரன்—Sundarar Nadu)

I am the devotee of all those who worship the Lord with devotion. I am the devotee of devotees who sing songs in praise
of Siva. I am the devotee of those who have placed their
minds on Siva. I am the devotee of all those who were born
at Thiru Aarur. I am the devotee of those who touch Siva
Linga and perform worship in the three parts of the day. I
am the devotee of those ascetics who have smeared through
out their bodies the Sacred Ash; I am the devotee of those who
live in various countries far and wide outside Tamil Nadu and
worship him. Aaruran is the devotee of the Lord at Thiru
Aarur.

மன்னியசீர் மறைநாவன் நின்றவூர்ப் பூசல்
Manniyaseer marrainaavan nindravūrp pūsal
வரிவளயாள் மானிக்கும் நேசனுக்கும் அடியேன்
varivallaiyaall maanikkum nēsanukkum adiyēn
தென்னவனுய் உலகுஆண்ட செங்கணூர்க்குஅடியேன்
Thennavanaay ulaguaannda senggannarkku adiyēn
திருநீல கண்டத்துப் பாணஞர்க்கு அடியேன்
thiruneela kanndaththup paannanaarkku adiyēn

என்னவளும் அரன் அடியே அடைந்திட்ட சடையன் Ennavanaam aran adiyē adaindhitta sadaiyan இசைஞானி காதலன் திருநாவலூர்க் கோன் isaignaani kaadhalan thirunaavalūrk kon அன்னவளும் ஆரூரன் அடிமை கேட்டு உவப்பார் Annavanaam aarūran adimaikēttu uvappaar ஆரூரில் அம்மானுக்கு அன்பர் ஆவாரே aarūril ammaanukku anbar aavaarē.

# திருச்சிற் றம்பலம்

புகழ் பொருந்திய வேதத்தை ஓதுபவரும் 'திருநின்றவூர்' என்ற ஊரில் உள்ளவரும் ஆன 'பூசலார்' (என்பவர்க்கு அடியேன்); வரிகள் உள்ள வீனயல் அணிந்த 'மானி' என்பவருக்கும் 'நேசன்' என்பவருக்கும் அடியேன்; சோழ அரசன் ஆகி உலகத்தை ஆட்சி செய்த 'செங்கணுன்' என்பவர்க்கும் அடியேன்; 'திருநீலகண்ட (யாழ்ப்)பாணர்' என்பவருக்கும் அடியேன்; என் தந்தை—சிவபெரு மானுடைய திருவடியை அடைந்தவர் சடையஞர்'; (என் தாய்) 'இசைஞானியார்'; இவர்களுக்கு மகன்— 'திருநாவனூர்' என்ற ஊர்த்தலேவன்— அப்படிப்பட்டவன் 'ஆரூரன்'; 'அவன் அடிமை' என்ற கூறிய (இப்பதிகத்தைக்) கேட்டு மகிழ்பவர்கள் திருஆரூரில் உள்ள இறைவனுக்கு அன்பர் ஆவார்கள்.

சீர்---புகழ்—fame மன்னிய—பொருந்திய—consist
மறை—வேதம்—Vedas நாவன்—ஓதுபவர்—one who recites
தென்னவன்—பாண்டியன்; இங்கே சோழன்—Paandya; here
உலகு—world ஆண்ட—ruled [Chola
பாணன்—a clan consisting of players on Yaazh (a musical
instument)

என்னவன்—என் தந்தை—my father
அரன் அடி—feet of the Lord
அடைந்திட்ட—அடைந்த— காதலன்—மகன்—son
approached
கோன்—தலேவன்—chieftain அன்னவன்—அப்படிப்பட்டவன்
—of such nature
உவப்பார் – மகிழ்பவர்— those அம்மான்—இறைவன்—Lord
who rejoice அன்பர் - devotees

I am a devotee of Poosalar of Thiruninravur who chants the Vedas, Maani who wears bangles and Nesa. I am a devotee of the Chola King Sengannaan who reigned the Pandya country also. I am a devotee of Thiru Neelakanta Yaazhppanar I am a devotee of my father Sadayan who attained the feet of the Lord. I am the son of Isai Gnaniyar. I am the King of Thiru Navalur. Those who rejoice in hearing the songs of this devotee, will become the devotees of the Lord at Thiru Aarur.

#### **திருக்கோளி**வி

#### திருச்சிற் **ற**ம்**ப**லம்

நீள நிணந்து அடியேன் உமைநித்தலும் கைதொழுவேன் Neella ninaindhu adiyan umai niththalum kai thozhuvan வாளன கண்மடவாள் அவள்வாடி வருந்தாமே Vaallana kannmadavaall avall vaadi varundhaama கோளிலி எம்பெருமான் குண்டையூர்ச்சில நெல்லுப் பெற்றேன்

Kollili emperumaan kunndaiyūrch chila nellup petrēn ஆளிலே எம்பெருமான் அவை அட்டித் தரப்பணியே Aallilai emperumaan avai attith tharappanniyē.

இடைவிடாமல் நான் உன்னே நினேக்கிறேன்; தினந்தோறும் உன்னே வணங்குகிறேன்; வாள் போன்ற கண்களேயுடைய அவள் (பரவையார்) வாடுகிறுள்; அவள் வருந்தாமல் இருக்க வேண்டும்; திருக்கோளிலி என்ற தலத்தில் இருக்கும் பெருமானே! குண்டையூரில் சிறிது நெல் பெற்று இருக்கிறேன்; (அவற்றை எடுத்துச் செல்ல என் இடம்) ஆட்கள் இல்ல; இறைவனே! அவற்றை எடுத்துச் செல்வதற்கு உதவி செய்ய (யாருக்காவது) கட்டளே

நீள—இடைவிடாமல் — continuously, always நினே—think, meditate நித்தலும்—நாள்தோறும்—daily கை தொழுவேன்—வணங்குவேன்—worship வாள்—an instrument or fish மடவாள்—simple lady வாடி—withered அவள்—பரவை— she (Paravai, the Consort of Sundarar) வருந்தாமே—should not suffer கில—some நெல்லு—நெல்—paddy ஆள்—men அட்டித்தர—to carry and deliver பணி—கட்டளேயிடு—issue order

I continuously meditate on You. I daily worship You. She (Paravai),) having eyes like saw fish, is withered. She should not suffer. Oh my Lord residing at Tirukkölllili! I have acquired some rice at Kundaiyur. I have no men (to help me) Oh my Lord! Please issue orders (to any one) to help me in taking them.

கொல்ஃ வளம்புறவில் திருக்கோளிலி மேயவணே Kollai vallampurravil thirukkollili mēyavanai நல்லவர் தாம்பரவும் திருநாவல ஊரனவன் Nallavar thaamparavum thirunaavala ūranavan தெல்லிட ஆட்கள் வேண்டி நிணந்து ஏத்திய பத்தும் வல்லார்

Nellida aatkall vēnndi ninaindhu ēththiya paththum vallar அல்லல் களேந்து உலகில் அண்டர் வானுலகு ஆள்பவரே. Allal kallaindhu ulagil anndar vaanulagu aallbavarē.

#### திருச்சி*ற் ந*ம்பலம்

தோட்டங்களும் சிறு காடுகளும் பொருந்திய வளம் உடையது திருக்கோளிலி; அத்திருக்கோளிலியில் உள்ள சிவபெருமானேச் (சுந்தரர்) பாடியிருக்கிறுர்; சுந்தரர் திருநாவலூர் என்ற ஊர வர்; அவர் நல்லவர்களால் புகழப்படுபவர்; அவர் (திருவாரூருக்கு) நெல்லே எடுத்துச்செல்ல ஆட்கள் வேண்டும், என்று நிணத்துப் பாடி இருக்கிறுர்; அவர் துதித்துப் பாடிய பத்துப்பாடல்களேயும் அறிந்தவர்கள், (1) நில உலகத்தில் துன்பங்களே நீக்குவார்கள்; (2) தேவர் உலகுக்குச் சென்று ஆட்சி செய்வர்.

கொல்ஃல—தோட்டம்—gardens வளம்—fertile புறவு—சிறுகாடு—forests மேயவன்—இருப்பவன்—resident நல்லவர்—good men பரவும்—praise திருநாவல் ஊரன்—belonging to Tirunaavalur தெல்—rice, grains of paddy ஆட்கள்—men, servants நினேந்து—thought அல்லல்—துன்பம்—distress அண்டர்—தேவர்—celestials

இட—to take வேண்டி—requested ஏத்திய—worshipped களேந்து—நீக்கி—get rid of ஆள்பவர்—rule, govern

வான் உலகு – தேவர் உலகம் – celestial region

Thirukkolili is fertile with gardens and groves. Sundarar is also called Thiru Naval Urar and he is praised by good men. Sundarar has sung in praise of the Lord at Thirukkolili. He has sung with a request that he should be given some men to deliver the rice (at Tiru Arur). Those who are well-versed in those ten stanzas, (i) will get rid of their sorrows and (ii) will govern the celestial region.

#### திருப்புகலூர்

#### **திருச்சிற்றம்பலம்**

தம்மையே புகழ்ந்(து) இச்சை பேசினும் Thammaiye pugazhndhu ichchai pesinum சார்வினும் தொண்டர் தருகிலாப் saarvinum thonndar tharugilaap பொய்ம்மை யாளரைப் பாடாதே எந்தை Poymmai yallaraip paadaadhe endhai புகலூர் பாடுமின் புலவீர்காள் pugalūr paadumin pulaveergaall இம்மையே தரும் சோறும் கூறையும் Immalye tharum sorrum karraiyum ஏத்தலாம் இடர் கெடலுமாம் eththalaam idar kedalumaam அம்மையே சிவலோகம் ஆள்வதற்ரு Ammaiyē sivalogam aallvadharrku யாதும் ஐயுறவு இல்ஃமயே. yaadhum aiyurravu illaiye.

அவர்களேயே புகழ்ந்து இன்பமாகப்பேசினுலும், அவர்களேயே சார்ந்து இருந்தாலும், தொண்டர்களே! உலோபிகள் ஒரு சிறிதும் கொடுக்கமாட்டார்கள்; அவர்களேப்பாட வேண்டாம்; எந்தை ஆகிய புகலூரில் உள்ள இறைவளேப் பாடுங்கள், புலவர்களே! இறைவளேப் பாடிஞல் (1) இந்தப் பிறப்பில் உணவு கிடைக்கும், (2) ஆடை கிடைக்கும் (3) புகழும் கிடைக்கும் (4) துன்பம் கெடும் (5) அடுத்த பிறப்பில் சிவலோகம் ஆளலாம். இதற்கு எந்தவித மான சந்தேகமும் இல்லே.

தம்மை — அவர்களே 🗕 them புகழ்ந்து—praise @#m#-words to one's liking சார்வினும்—being attached to தொண்டர்—oh devotees! தருகிலா—that does not give பொய்மை ஆளர் - பொய் ஆனவர் - untrue men, imposters உலோபிகள் — misers பாடாதே—don't sing எந்தை—our Lord பாடுமின்—do sing புலவீர்காள்—oh poets! இம்மை —in this birth சோறு—food கூறை—cloth ஏத்தல் ஆம்-you may be praised இடர் கெடலும் ஆம்—may get rid of sorrows அம்மை—அடுத்தபிறவி—next birth ஆள்வதற்கு—to reign ஐயுறவு —சந்தேகம்—doubt

Though you praise them, though you talk words to their liking and though you are attached to them, oh devotees! the misers won't give you anything. Don't sing in praise of them. Sing in praise of our Heavenly Father, who resides at Pugalur Oh ye poets! If you should sing the Lord, (i) in this birth you will get food; (ii) you will get clothes; (iii) you will be praised; (iv) you will get rid of sorrow and (v) in the next birth you will reign in Sivaloka. No doubt will there be (to be blessed so).

பெசறுவினில் செழுங்கமலம் ஓங்குதென் Serruvinil sezhung kamalam ongguthen புகலூர் மேவிய செல்வண புகலூர் மேவிய செல்வண நமுவியாளை selvanai நறவம் பூம்பொழில் நாவலூரன் Narravam pumpozhil Naavaluran வனப்பகை யப்பன் சடையன் தன் vanappagai yappan sadaiyan than சிறுவன் வன்தொண்டன் ஊரன் பாடிய Sirruvan vanthonndan ūran paddia பாடல் பத்திவை வல்லவர் paadal paththivai vallavar அறவஞர் அடிசென்று சேர்வதற்கு Arravanaar adi sendru servadharrku யாதும் ஐயுறவு இல்ஃயே. yaadhum aiyurravu illaiye.

#### திரு**ச்**சிற்றம்பலம்

வளம் பொருந்திய வயல்களில் செந்தாமரை மலர்கள் வளர்கின் றன; அத்தகைய அழகிய புகலூரில் இருக்கிருன் சிவபெருமான்; தேனே உடைய பூஞ்சோஃலகள் சூழ்ந்தது திருநாவலூர்; அத்திரு நாவலூரில் வாழ்பவர் – வனப் பகையாருக்குத் தந்தை — சடை யஞருக்கு மகன் – வன்தொண்டன் ஊரன் என்று பெயருடையவர் சுந்தரர்; இப்பாடல்கள் பத்தையும் வல்லவர்கள், அறத்தையே வடிவாகக் கொண்டு சிவபெருமானின் திருவடிகளே அடைவர்; இதற்குச் சந்தேகம் இல்லே.

செறு—வயல்—field செழும்—செழிப்பு—fertile கமலம்—தாமரை—lotus ஓங்கும்—வளரும்—growing தென்—அழகிய—beautiful செல்வன்—the rich Lord நறவம்—தேன்—honey பூம்பொழில்—groves அப்பன்— தந்தை—father சிறுவன்—மகன்—son அறவஞர்—embodiment of virtue அடி—திருவடி— feet ஐயுறவு—சந்தேகம்—doubt

In the fertile fields red lotus grow. (In such) a beautiful place Pugalūr, dwells the Rich Lord, On him, Sundarar the dweller of Navallur surrounded by honeyed flower gardens,—the adapted father of Vanappagai—the son of Sadaiyanaar,—called also Vanthondan and Uran, has composed these ten verses. Those well-versed in these stanzas will reach the Lord, the embodiment of virtue. No doubt will there be.

#### <del>இருமழபாடி</del>

#### திருச்சிற்**றம்ப**லம்

பொன்னுர் மேனியனே புலித்தோலே அரைக்கு அசைத்து Ponnaar mēniyanē puliththolai araikku asaiththu மின்னுர் செஞ்சடைமேல் மிளிர் கொன்றை அணிந்தவனே Minnaar senjchadaimel millir kondrai annindhavanē மன்னே மாமணியே மழபாடியுள் மாணிக்கமே Manne maamanniyē mazhapaadiyull maannikkamē அன்னே உன்னேயல்லால் இனி யாரை நிணக்கேனே Annē unnaiyallaal ini yaarai ninaikkēnē.

பொன்போன்ற திருமேனியை உடையவனே! புலித்தோலே இடுப் பில் உடுத்திக் கொண்டவனே! மின்னல் போன்ற சிவந்த சடையில் விளங்கும்படியான கொன்றை மாலேயை அணிந்தவனே! தலேவனே சிறந்த மணி போன்றவனே! மழபாடியில் இருக்கும் மாணிக்கம் போன்றவனே! தாய் போன்றவனே! உன்னே அல்லாமல் இப் பொழுது வேறு யாரை நினேப்பேன்!

பொன் ஆர் -golden புலித்தோல்-skin of the tiger அசைத்து-wore செஞ்சடை-red matted locks கொன்றை-a kind of flower மன்னே-My Lord மாணிக்கம்-gem

மேனி—உடம்பு—form அரை—waist மின்—மின்னல்—lightning மிளிர்—விளங்குகிற—shining அணிந்தவன்—wearer மாமணியே—Oh priceless gem! அன்னே—Oh my mother!

Oh the one who has golden form! The wearer of the skin of the tiger around the waist! The wearer of shining Konrai flower on the lightning red matted locks! Oh my Lord! The priceless gem! The gem residing at Thirumazhapaadi! My Mother! Whom else shall I now think of?

ஏரார் முப்புரமும் எரியச்சி‰ தொட்டவண Eraar muppuramum eriyachchilai thottavanai வாரார் கொங்கையுடன் மழபாடியுள் மேயவணச் Vaaraar konggaiyudan mazhapaadiyull meyavanaich சீரார் நாவலர்கோன் ஆரூரன் உரைத்த தமிழ் Cheeraar naavalarkon aarūran uraiththa thamizh பாரோர் ஏத்தவல்லார் பரலோகத்(து) இருப்பாரே Paaror ēththavallaar paralogaththu iruppaarē.

#### திருச்சிற்றம்**பல**ம்

அழகு பொருந்திய மூன்று கோட்டைகளும் எரிந்து போகுமாறு வில் வளேத்தவன்; கச்சு அணிந்த மார்பினே உடைய உமையோடு மழபாடியுள் இருப்பவன்; (அச்சிவபெருமானேப்) புகழ் பொருந்திய திருநாவலூரில் வாழ்பவன் ஆகிய ஆரூரன் தமிழ்ப் பாடல்களால் பாடிஞன். அப்பாடல்களே உலகத்தவர் பாட வல்லவர் ஆனுல் சிவ லோகத்தில் இருப்பார்கள்.

ஏர் ஆர்—அழகு பொருந்திய—beautiful முப்புரம்—three fortresses எரிய—to burn சிஸ்—வில்—bow தொட்டவன்—வளேத்தவன்—bent வார்—கச்சு — brassiere; bodice கொங்கை—breast மேயவன் — இருப்பவன்—resident சீர்ஆர்—famous பார் — உலகம்—earth பாரோர் — மக்கள் — people பரலோகம்— Sivaloka

He bent the bow to burn the three beautiful fortresses. He resides at Mazhapaadi with Uma. Him sang in Tamil, the famous chief of Navalur, Aruran. Those well-versed in them will dwell in Sivaloka.

#### திருப்பாண்டிக் கொடிமுடி

திருச்சிற் றம் பலம்

மற்றுப் பற்று எனக்கு இன்றி நின்திருப் Matrup patru enakku indri ninthirup பாதமே மனம் பாவித்தேன் paadhamê manam paaviththen பெற்றலும் பிறந்தேன் இனிப் பிறவாத Petralum pirrandhen inip pirravaadha தன்மை வந்து எய்தினேன் hanmai vandhu eydhinēn கற்றவர் தொழுது ஏத்தும் சீர்க்கறை
Katravar thozhudhu ēththum seerkkarrai
யூரில் பாண்டிக் கொடுமுடி
yūril paanndik kodumudi
நற்றவா உண நான் மறக்கினும்
Natravaa unai naan marrakkinum
சொல்லும் நா நமச்சிவாயவே
sollum naa namachchivaayavē.

வேறு எதுவும் எனக்குப் பற்றுக்கோடு இல்லே; உன் திருவடியையே என் மனத்தில் கொண்டேன்; அவ்வாறு கொண்டதும் நான் பிறந்தவஞகக் கருதிக் கொண்டேன்; இனி இன்னும் ஒரு பிறவி எடுக்காத தன்மையை அடைந்தேன்; கற்றவர்கள் தொழுது ஏத்தும்படியான கறையூர் என்ற ஊரில் பாண்டிக் கொடுமுடி என்னும் கோயிலில் இருக்கும் நல்ல தவ வடிவை உடையவனே! உன்னே நான் மறந்தாலும், உன் திருப்பெயர் ஆகிய "நமசிவாய" என்பதை என் நாக்குச் சொல்லும்.

பற்று—ஆதாரம்—support திருப்பாதம்—திருவடி—holy feet பாவித்தேன்—கொண்டேன்—regarded பிறந்தேன்—was born பிறவாத தன்மை—state of not being born எய்தினேன்—அடைந்தேன்—attained கற்றவர்—படித்தவர்—the learned தொழுது ஏத்தும்—worship and praise கறையூர்—Karaiyur—the name of the place பாண்டிக்கொடுமுடி—Paandikkodumudi—name of the temple தவம்—penance மறக்கினும்—மறந்தாலும்—even if forgotten சொல்லும்—chant நா—நாக்கு—tongue

I have no other support. My mind regarded Your feet as support. As soon as I regarded so, I felt that I was born; I also attained the state of not being born. The learned worship and praise the Lord of Paandikkodumudi in Karaiyur. Oh Lord performing good penance! Even if I forget you, my tongue will chant "NaMaSiVaYa".

கோணிய பிறை சூடியைக் கறை Konniya pirrai sūdiyaik karrai யூரில் பாண்டிக் கொடுமுடி yuril paanndik kodumudi பேணிய பெருமாணப் பிஞ்ஞகப் Penniya perumaanaip pinjagap பித்தணப் பிறப்பு இல்லியைப் piththanaip pirrappu illiyaip பாணுலா வரி வண்டறை கொன்றைத் Paannulaa vari vanndarrai kondraith தாரணப் படப் பாம்பரை thaaranaip padap paambarai நாண‰ரத் தொண்டன் ஊரன் சொல்இவை Naannanaith thonndan üran sol ivai சொல்லுவார்க்கு இல்&ல துன்பமே solluvaarkku illai thunbame.

#### திருச்சிற்றம்பலம்

வளேந்த பிறையைச் சூடியவன்; கறையூரில் பாண்டிக்கொடுமுடி என்ற கோயில் விரும்பி இருக்கிறவன்; தலேக்கோலம் உடையவன்; பித்தன்; பிறப்பு இல்லாதவன்; வரிகளே உடைய வண்டுகள் இசை பாடும் கொன்றை மாலேயை அணிந்தவன்; படத்தை உடைய பாம்பை அரை நாண் ஆக உடையவன்—இப்படிப்பட்ட பெரு மானேத் தொண்டைஞகிய ஊரன் இப்பாடல்களேப் பாடி இருக் கிருன்; இவற்றைப் பாடுபவருக்குத் துன்பம் இல்லே.

கோணியபிறை—curved crescent குடி—wearer பேணிய**—வி**ரும்பிய—liked பிஞ்ஞகன் – தலேக்கோலம் உடையவன் – having head dress பித்தன்—insane பிறப்பு—birth இல்லி—not having பிறப்பு இல்லி—unborn பாண் -- பண் — இசை — music உலா—பறந்து—fly வரி – கோடு —line வண்டு—bee அறை—ஒலிக்கும் —humming தாா-மாவ-garland படம்—hood பாம்பு—snake

He holds a sharp javelin: He covers Himself with the peeled skin of a rut elephant; He smears His body with the holy ashes; With Uma having curly hair, He is enshrined at Kūdalaiyaatrur where there are high mansions adorned with flags. He came with me in this way. It is a wonder that I am ignorant of this.

கூடலே யாற்றூரில் கொடியிடை அவளோடும்
Kūdalai yaatruril kodiyidai avallodum
ஆடல் உகந்தாண அதிசயம் இதுவென்று
Aadal ugandhaanai adhisayam idhuvendru
நாடிய இன்தமிழால் நாவல வூரன் சொல்
Naadiya inthamizhaal naavala vūran sol
பாடல்கள் பத்தும் வல்லார் தம்விண பற்று அறுமே.
Paadalgall paththum vallaar thamvinai patru arrume.

#### திருச்சிற்**றம்**பலம்

திருக்கூடஃயாற்றூரில் கொடி போன்ற இடையுடைய உமை யோடு இருப்பவர். (என் பொருட்டு) திருவிளேயாடலே விரும்பிச் செய்தார். இது அதிசயம் என்று ஆராய்ந்த இனிய தமிழால் திரு நாவலூரர் ஆகிய சுந்தரர் இப்பத்துப் பாடல்களேப் பாடி உள்ளார். இவற்றைப் பாடவல்லவர்களின் வினே கெடும்.

கொடி — creeper இடை — waist
அவள் — she — Uma ஆடல் — sport
உகந்தான் — விரும்பிச் செய்தவன் — done with desire;
அதிசயம் — wonder இன் தமிழ் — sweet Tamil
நாவலவூரன் — திருநாவலூர் என்ற ஊரவர் — சுந்தரர் —
Sundarar of Thiru Navalūr
விலோ — deeds பற்றறும் — will leave

lle is enshrined at Thirukkūdalaiyatrūr with Uma having creeper like (tender) waist—He performed the sport (for my sake) with great fondness. This is a wonder—so finding Sundarar of Thiru Navalur sang these ten verses. The deeds of those well versed in these verses will have no effect.

அரைநாண்—belt தொண்டன்—devotee ஊரன்—சுந்தரன்—Sundarar துன்பம்—misery

He wears the curved crescent. He likes to reside in Paandik-kodumudi at Karaiyur. He has the head dress. He is insane. He is unborn. He wears the garland of Konrai which the lined bees hum and sing. He has the hooded snake at the belt around his waist—Him the devotee, uran has sung (these verses). Those well-versed in them have misery none.

#### திருக்கூடலே ஆற்றூர்

#### திரு**ச்**சிற்றம்**ப**லம்

வடிவுடை மழுவுஏந்தி மதகரி யுரி போர்த்துப் Vadivudai mazhuvu ēndhi madhagari yuri porththup பொடியணி திருமேனிப் புரிகுழல் உமையோடும் Podiyanni thiru mēnip purikuzhal umaiyodum கொடியணி நெடுமாடக் கூடலே யாற்றூரில் Kodiyanni nedu maadak kūdalai yaatrūril அடிகள் இவ்வழி போந்த அதிசயம் அறியேனே. Adigall ivvazhi pondha adhisayam arriyenē.

கூர்மையான மழுவைக் கையில் கொண்டைவன்; மதயாணியின் தோஃப் போர்த்துக் கொண்டேவன்; திருநீறு பூசிய திருமேனி யுடையவன்; சுரிந்த கூந்தஃயுடைய உமையோடு இருப்பவன்— கொடிகள் அழகு செய்யும் பெரிய மாளிகைகளேயுடைய கூடஃல யாற்றூரில் இருப்பவன்—அச்சிவபெருமான் இந்த வழியில் வந்த அதிசயத்தை நான் அறியாமல் போனேனே!

வடி—கூர்மை—sharp ஏந்தி—holding உரி—skin பொடி—sacred Ash புரிகுழல்—curly hair நெடு மாடம் –big mansions கூடலேயாற்றூர்—a place இவ்வழி—this way

மமு—javelin மதகரி—rot elephant போர்த்து—covering திருமேனி—holy body கொடி—flag அடிகள்—Lord அதிசயம்—wonder அறியேனே—I am ignorant of **திருமுதுகுன்றம்** 

திருச்சிற்றம்பலம்

பொன்செய்த மேனியினீர் புலித்தோகே அரைக்கசைத்தீர் Ponseydha meniyineer pulith tholai araikkasaiththeer முன்செய்த மூவெயிலும் எரித்தீர் முதுகுன்று அமர்ந்தீர் Munseydha mūveyilum eriththeer mudhukundru amarntheer மின்செய்த நுண்ணிடையாள் பரவை இவள்தன் முகப்பே Minseydha nunnnnidaiyall paravai ivallthan mugappē என்செய்தவா(று) அடிகேள் அடியேன் இட்டளம் கெடவே Enseydhavaarru adigell adiyen ittallam kedave

பொன் நிறம் பொருந்திய திருமேனியை உடையவரே! யின் தோலே இடுப்பில் அணிந்து கொண்டவரே! முன் தொல்லே செய்த மூன்று புரங்களேயும் எரித்தவரே! திருமுதுகுன்றம் ஆகிய தலத்தில் உள்ளவரே! மின்னல் போன்ற நுட்பமான இடையை உடைய பரவை ஆகிய இவள் முன்னிலேயில் அடியேனது துன்பம் கெடுமாறு நீர் என் செய்தீர்?

பொன் செய்த—பொன்போன்ற—golden

மேனி — உடல் — form — body

புலித்தோல்—skin of a tiger

அரை—இடுப்பு—waist

அசைத்தீர்—wore

முன்-formerly

மு எயில்—three fortresses

எரித்தீர்—burnt

முதுகுன்று—விருத்தாசலம்—Vridhdhachalam , a place

அமர்ந்தீர்—were seated

மின்செய்த—மின்னல் போன்ற—like lightning

நுண்இடை—tender waist

நுண்இடையாள்—Uma having tender waist

பரவை-Paravai-the consort of Sundarar

இவள் தன் முகப்பு—இவள் முன்னிலேயில்—in her presence

என் செய்த**வாறு —**what did you do?

அடிகேள்—Oh Lord

அடியேன் — Iyour devotee

இட்டனம்—distress இகட—to go; relieve

Oh Lord having golden body! Oh Lord wearing the tiger's skin on your waist! Oh Lord who burnt the three fortresses! Oh Lord who is enshrined at Vridhdhachalam! In the presence of Paravai having lightning-like tender waist, what have you done to relieve me of my distress?

பிறையாரும் சடை எம்பெருமான் அருளாய் என்று Pirraiyaarum sadai emberumaan arullaay endru முறையாய் வந்து அமரர் வணங்கும் முதுகுன்றர் தம்மை Murraiyaai vandhu amarar vannangum mudhukundrar

thammai

Vedas

மறையார் தம் குரிசில் வயல் நாவல் ஆரூரன் சொன்ன Marraiyaar tham kurisil vayal naaval aarūran sonna இறையார் பாடல் வல்லார்க்கு எளிதாம் சிவலோகம் அதே. Irraiyaar paadal vallaarkku ellidhaam sivalogam adhē.

#### திருச்சிற்**றம்பல**ம்

''பிறை பொருந்திய சடையையுடைய எம்பெருமானே! திரு வெருள் செய்வாயாக'', என்று முறையாக வந்து தேவர்கள் வணங் கும் விருத்தாசலத்தில் உள்ள கடவுளே—

வே தம் வல்ல அந்தணர்களுக்குத் தஃவனும் வயல்கள் சூழ்ந்த திருநாவலூரினனும் ஆன ஆரூரன் என்னும் சுந்தரர் பாடிஞர்.

இறைவனது திருவருள் பொருந்திய இப்பாடல்கள் பாடவல்ல வர்க்குச் சிவலோகம் எளிமையாகும்.

பிறை—crescent சடை—matted locks எம்பெருமான்—my Lord! அருளாய்—bestow grace முறையால்—one by one அமரர்—celestial வணங்கும்—worshipping முதுகுன்றர்—The Lord of Vriddhachalam மறையார்—வேதம் வல்ல அந்தணர்—Brahmins well versed in

குரிசில் — தலேவன் — master வயல் — fields
நாவல் — நாவலூர் — Navalur — the place of Sundarar
ஆருரன் — சுந்தரர் — Arūran name of Sundarar
சொன்ன — told — sung வல்லார் — well versed
இறை ஆர் பாடல் — songs of divine grace
எளி துஆம் — easy to get சிவலோகம் — Sivaloka

"Oh Lord having the crescent at the matted locks! please bestow grace!"—so saying, the celestials come one by one and worship the Lord enshrined at Vridhdhachalam.

Sundarar—the master of the Brahmins well versed in Vedas—belonging to Thiru Nāvalur—called also Aruran sang songs of divine grace on Him. Those well versed in them will easily attain Sivaloka.

#### **திருக்கடவூர் மயா**னம்

#### திருச்சிற்**ற**ம்பலம்

மருவார் கொன்றை மதிசூடி மாணிக்கத்தின் மஃபோல Maruvaar kondrai madhisādi maanikkaththin malai pola வருவார் விடைமேல் மாதோடு மகிழ்ந்து பூதப் படைசூழத் Varuvaar vidaimēl maadhodu magizhndhu bāthap padaisuzhath திருமால் பிரமன் இந்திரற்கும் தேவர் நாகர் தானவர்க்கும் Thirumaal biraman indhirarkum dhēvar naagar thaana

varkkum

பெருமான் கடவூர் மயானத்துப் பெரிய பெருமான் அடிகளே.

Perumaan kadavur mayaanaththup periya perumaan adigalle.

வாசனே பொருந்திய கொன்றை மாலேயையும் பிறையையும் குடியவர்; வெள்ளி மலேயின்மேல் ஒரு மாணிக்கமலே வருவதுபோல வருவார்; உமாதேவியோடு மகிழ்ந்து இருப்பவர்; பூதப் படைகள் குழ இருப்பவர்; திருமால் பிரமன் இந்திரன் தேவர்கள் நாகலோகத்தலேவர் அசுரர்கள் ஆகியோர்க்கும் தலேவன் ஆவர்— அவர் திருக்கடவூர் மயானம் என்னும் தலத்தில் உள்ள பெரிய பெருமான் அடிகள் (சிவபெருமான்).

மரு – sweet — smelling மதி — moon
மாணிக்கம் — ruby மலே — mountain
வருவான் — will come விடை — bull
மாது — பெண் — Lady (Uma)
பூ தப்படை — the battalion of demons
சூழ — to surround திருமால் — Vishnu
நாகர் — the inhabitants of the Nagaloka
தானவர் — அசுரர் — demons; a class of celestial musicians
பெருமான் — Lord கடவூர் — a place

மயானம்—The name of the temple; This temple is towards the east of the main temple at Thirukkadavur. பெரிய பெருமானடிகள்—the great Lord

He wears the garland of KONRAI and the crescent; He comes as a mountain of ruby (on a white mountain); He is joyful with Uma; He is surrounded by a battalion of demons; He is the Lord of Vishnu, Brahma, Indra, the celestials, the Nagas, the giants—He is the great Lord enshrined at Kadavur Mayanam.

மாட மல்கு கடவூரில் மறையோர் ஏத்தும் மயானத்துப் Mada malgu kadavūril marraiyor ēththum mayaanaththup பீடை தீர அடியாருக்கு அருளும் பெருமான் அடிகள் சீர் Peedai theera adiyaarukku arullum perumaan adigallseer நாடி நாவல் ஆரூரன் நம்பி சொன்ன நல் தமிழ்கள் Naadi naaval Aarūran nambi sonna nalthamizhgall பாடும் அடியார் கேட்பார்மேல் பாவம்ஆன பறையுமே. Paadum adiyaar kētpaar mēl paavamaana parraiyumē.

திருச்சிற்றம்பலம்

மாளிகைகள் பொருந்திய திருக்கடவூர் மயானத்தில் அந்தணர் களால் துதிக்கப்படுபவன்—அடியார்களுக்குத் துன்பம் தீர அருள் செய்பவன் — பெருமானடிகள் — இப்பெருமானுடைய புகழை ஆராய்ந்து, திருநாவலூரன்—ஆரூரன் நம்பி ஆகிய சுந்தரர் நல்ல தமிழ்ப் பாடல்கள் பாடியுள்ளார்—இப்பாடல்களேப் பாடும் அடி யார்கள், கேட்கும் அடியார்கள்—இவர்கள் செய்த பாவம் நீங்கும்.

மாடம்—மாளிகை—mansion

மறையோர்—அந்தணர்—Brahmins

ஏத்தும்—புகழும்—adore

பீடை—distress

அடியார்—devotees

அருளும்—bestow grace

பெருமானடிகள்—the Lord

சீர்—புகழ்—fame

நாவல் — நாவலூரன் — சுந்தரர் — Navalūran — Sundarar

நல் — நல்ல — good; chaste

தமிழ்கள் — தமிழ்ப்பாடல்கள் —verses in Tamil

பாடும்-that sing

அடியார்—devotees

கேட்பார்—those that listen

பாவம்—sins

பறையும் - will leave

At Thirukkadavūr Mayanam, abound in mansions, He is adored by Brahmins,—He bestows grace to the devotees removing their distress—He is the Lord.

Thiru Navalūran—Aruran—Nambi ie., Sundarar has sung His fame in chaste Tamil verses. Those who sing these verses or hear others sing will be relieved of their sins.

#### **திருக்கேதாரம்**

#### திருச்சிற்**ற**ம்பலம்

வாழ்வாவது மாயம் இது மண்ணுவது திண்ணம் Vaazhvaavadhu maayam idhu mannnnaavadhu thinnnnam பாழ்போவது பிறவிக்கடல் பசிநோய் செய்த பறிதான் Paazh povadhu pirravik kadal pasiinoy seydha parridhaan தாழா(து) அறம் செய்மின் தடம் கண்ணுன் மலரோனும் Thaazhaadhu arram seymin thadam kannnnaan malaronum கீழ்மேல் உறநின்ருன் திருக்கேதாரம் எனீரே.

Keezhmel urra nindraan thiruk kedhaaram eneere.

வாழ்க்கை என்று சொல்வப்படுவது பொய். இந்த உடம்பு மண் ஆவது உறுதி; அழிய வேண்டியது, பிறவி ஆகிய கடலே ஆகும். (இந்த உடம்பு) பசி நோயை உண்டாக்குகிற பையை உடையது. ஆகவே (பிறவி நீங்க வேண்டுமாயின்) காலம் தாழ்த்தாது தருமம் செய்யுங்கள் பெரிய கண்களேயுடைய திருமாலும் பிரமனும், நிலத்தின் கீழும் வானின் மேலும் சென்று தேடிஞர்கள். அங்ஙனம் தேடுமாறு நின்ற இறைவனுடைய திருக்கேதாரத்தைக் கூறுங்கள்.

வாழ்வு—வாழ்க்கை—life மாயம்—பொய்—illusive திண்ணம்—உறுதி—sure பாழ்போவது—அழியவேண்டியது—to get rid of பிறவிக்கடல்—ocean of birth பசி—appetite நோய்—disease பறி—பை—bag தாழாது—without wasting time அறம்—virtue தட—பெரிய—big கண்—eye தடங்கண்ணுன்—திருமால்—big eyed Thirumaal மலரோன்—பிரமன்—Brahma born in the flower எலிர்—கூறுங்கள்—chant; tell



சுந்தரர் மகிழ மரத்தடியில் ''உன்2ீனப் பிரியே**ன்'' என்று** சங்கிலியாருக்கு உறுதிமொழி அளிக்கிறேர்.

Sundarar making a vow to Sangiliyar under a tree called 'Magizham' that he would never foresake her.

Life is illusive; this body will become earth indeed. You should get rid of the ocean of birth. After all the body has a bag which gives forth appetite—a disease indeed. Do virtuous deeds at once. The big-eyed Thirumaal and Brahma born in the flower dug deep and flew up in the sky to find out the Feet and Head of the Lord. The Lord's abode is Tirukkedaaram; chant it.

நாவின்மிசை அரையன் ெஞடு தமிழ்ஞானசம்பந்தன் Naavin misai araiyan nodu thamizh gnaana sambandhan யாவர்சிவன் அடியார்களுக்(கு) அடியான் அடித் தொண்டன்

Yaavar sivan adiyaargallukku adiyaan adiththonndan தேவன் திருக்கேதாரத்தை ஊரன் உரை செய்த Dhēvan thirukēdhaaraththai ūran urai seydha பாவின் தமிழ் வல்லார் பரலோகத்(து) இருப்பாரே. Paavin thamizh vallaar para logaththu iruppaarē.

திருச்சிற்**றம்பலம்** 

தமிழில் வல்ல திருநாவுக்கரசரும் திருஞானசம்பந்தரும் சிறந்த சிவனடியார்கள்; அவர்களோடு யார் யார் சிவனடியார்களோ அவர்களுடைய அடியார்களுக்குத் தொண்டன், ஊரன் அதாவது ஆரூரன் என்ற பெயர் உடையவன் ஆகிய சுந்தரன்; சிவபெரு மானுடைய திருக்கேதாரம் என்ற தலத்தைப் பாடியிருக்கிருன்; அந்த இனிய தமிழ்ப் பாடல்களில் வல்லவர்கள் மேலுலகத்தில் இருப்பார்கள்.

யாவர்—whosoever அடியார்கள்— devotees அடித்தொண்டன் - bondsman தேவன் — சிவபெருமான் — Siva ஊரன் — சுந்தரர் — ūran, Sundarar

உரைசெய்த—பாடிய—sung பா—பாடல்—verse இன் தமிழ்—இனிய தமிழ்—sweet Tamil வல்லார்—வல்லவர்—well-versed

பரலோகம்—மேல் உலகம்—Heaven

Thirunaavukkarasar and Thirugnaana Sambandhar are the Devotees of Siva. With them, whosoever be the devotees, he is the bondsman of all of them. He is aran (Thiru Aararan) Sundaran. He has sung sweet Tamil verses on Thirukkedaaram. Those who are well-versed in them will be seated in Heaven.



கண் ெனுளி இழந்த சுந்தரர் ஊண்றுகோல் பெறுகிருர் Sundarar who lost his eye sight gets a walking stick

#### திருக்கச்சி ஏகம்பம்

#### திருச்சிற்றம்பலம்

ஆலந்தான் உகந்து அமுது செய்தாண Aalandhaan ugandhu amudhu seydhaanai ஆதியை அமரர் தொழுது ஏத்தும் aadhiyai amarar thozhudhu ēththum சீலந்தான் பெரிதும் உடையாணச் Seelandhaan peridhum udaiyaanaich சிந்திப்பார் அவர் சிந்தை உளாண sindhippaar avar sindhai ullaanai ஏலவார் குழலாள் உமை நங்கை Elavaar kuzhalaall umai nanggai என்றும் ஏத்தி வழிபடப் பெற்ற endrum eththi vazhipadap petra கால காலணக் கம்பன் எம்மாணக் kaala kalanaik kamban emmaanaik காணக்கண் அடியேன் பெற்றவாறே. kaannakkann adiyen petra vaarre.

விஷத்தை விரும்பி உண்டவண—முதல் ஆனவணே—தேவர்கள் வணங்கித் துதிக்கும் பெருமை மிகவும் உடையவணே—நிணப்பவர் களுடைய நினேவில் இருப்பவணே—மயிர்ச்சாந்து பூசிய நீண்ட கூந்தலே உடைய உமை எப்பொழுதும் துதித்து வழிபாடு செய் பவணே—யமனுக்கும் யமன் ஆனவணே—காஞ்சியில் ஏகம்பம் என்ற கோயிலில் உள்ள இறைவணப் பார்ப்பதற்கு ஒரு கண்ணே அடியேன் பெற்றேன்! இது அதிசயம்!

ஆலம்—விஷம்—poison உகந்து \_ விரும்பி—with a liking அமுது செய்தான்—உண்டான்—ate; devoured ஆதி—முதல்—the Beginning; the primal one அமரர்—தேவர்—celestials சீலம்—பெருமை—dignity சிந்திப்பார் - நிணப்பவர்—those who meditate சிந்தை—மனம்—mind ஏலம்—மயிர்ச்சாந்து—vaseline வார்—நீண்ட—lengthy குழல்—கூந்தல்—tress நங்கை—lady என்றும்—எப்பொருதும்—always ஏத்த —புகழ்ந்து—praise வழிபடப்பெற்ற—வணைங்கு கிற — being worshipped காலன் — யமன் — God of death கம்பண் — காஞ்சியில் ஏகம்பம் என்ற கோயிலில் இருப்பலன் — Lord residing in the temple called Ekambam at Kaanchipuram எம்மான் — எம் கடவுள் — my Lord காண — பார்க்க — to see கண் — கண் ஒளி — eye sight பெற்றவாறே — I got back; miraculous indeed

He ate the poison with a liking. He is the Beginning or the Source of all. He has the dignity of being worshipped by the celestials. He stands in the minds of those who meditate Him. He is being worshipped by Uma. He is Death to the God of death. He resides in the temple called Ekambam (at Kaanchipuram). He is my Lord. To see Him. I, His devotee, got back my eye sight. This is miraculous indeed.

பெற்றம் ஏறுகந்து ஏற வல்லாணப் Petram errugandhu erra vallaanaip பெரிய எம்பெருமான் என்று எப்போதும் periya emperumaan endru eppadhum கற்றவர் பர**வ**ப் படுவாணக் Katravar paravap paduvaanaik காணக்கண் அடியேன் பெற்ற தென்று kaannakkann adiyen petra dhendru கொற்றவன் கம்பன் கூத்தன் எம்மாணக் Kotravan kamban kūththan emmaanaik குளிர் பொழில் திருநாவல் ஆகுரன் kullir pozhil thirunaaval aarūran நற்றமிழ் இவை ஈரைந்தும் வல்லார் Natramizh ivai eeraindhum vallaar நன்னெறி உலகு எய்துவர் தாமே. nannerri ulagu eydhuvar thaame.

திரு*ச்*சிற்றம்பலம்

எருதை வாகனமாக ஏறிச் செல்ல வல்லவன்; 'பெரிய கடவுள்' என்று எப்பொழுதும் கற்றவர்களால் துதிக்கப்படுபவன்—'இவனேக் காண அடியேன் கண் ஒளி பெற்றேன்' என்று பாடிஞர். எல் லோருக்கும் தவேவன்; திரு ஏகம்பத்தில் இருப்பவன்; கூத்தில்வல்ல வன்; எம் இறைவன்— இவனேக் குளிர்ச்சி பொருந்திய தோட்டங் களே உடைய திருநாவலூரில் வாழும் ஆரூரன்; நல்ல தமிழில் பத்துப் பாடல்கள் பாடிஞர்; இப்பாடல்களில் வல்லவர் இந்த உலகில் நல்ல நெறியை அடைவர்.

பெற்றம்—ஏறு—ஆனேறு—bull உகந்து—மகிழ்ந்து; with a liking ஏற—to ride

வல்லவன்—is capable of பெரிய பெருமான்—Super Lord எப்போதும்—எப்பொழுதும்—always கற்றவர் --படித்தவர்—the learned பரவப்படுவான்—புகழப்படுபவன்—being praised காண—பார்க்க—to see பெற்றது—பெற்றேன்—got கொற்றவன்—தவேவனே—Head of all கம்பன்—திருஏகம்பத்தில் இருப்பவன்—residing in Tiru

Ekambam

கூத்த**ன்—**கூத்து ஆடுப**வன்—**Dancer எம்மான்—எம் இறைவன்—my Lord குளிர்பொழில்—குளிர்ச்சி பொருந்திய தோ**ட்டங்கள்—**cool groves

உலகு—world சுரைந்து—2×5—twice five; ten தன்னெறி—நல்வழி—righteous path எய்துவர்—அடைவர்—will attain

He is capable of riding a bull. 'He is the Super-Lord' So He is being praised by the learned. "To see Him I got back my eyesight" so he (Sundarar) sang. He is the head of all; He resides in Tiru Ekambam; He is the cosmic Dancer—Him Aaruran of Tiru Navalur having cool groves, sang in good Tamil. Those well-versed in these ten poems will attain the righteous path in this world.

திருவாரூர்

#### திருச்சிற்றம்பலம்

மீளா அடிமை உமக்கே ஆளாய்ப் பிறரை வேண்டாதே
Meella adimai umakkē aallaayp pirrarai vēnndaadhē
மூளாத் தீப்போல் உள்ளே கனன்று முகத்தால் மிகவாடி
Mūllaath theeppol ullle kanandru mugaththam migavaadi
ஆளாய் இருக்கும் அடியார் தங்கள் அல்லல் சொன்னக்கால்
Aallaay irukkum adiyaar thanggall allal sonnakkaal
வாளாங்கு இருப்பீர் திருவாரூரீர் வாழ்ந்து போதீரே.
Vaallaanggu iruppeer thiruvaarūreer vaazhndhu podheerē.

நான் உமக்கு என்றும் அடிமை. நான் உமக்கு ஆள்; நான் உம்மைத் தவிர்த்து வேறு எவரையும் விரும்பவில்லே. எரியாத நெருப்பு உள்ளேயே எரிந்து கொண்டிருக்கும். அது போல அடி யார்கள் மனத்திலேயே வெதும்பி இருக்கிருர்கள்; மிகவும் வாடி யிருக்கிருர்கள். ஆணுல் உமக்கு அவர்கள் அடிமைகளாய் இருக்கின் றனர். அவர்கள் தங்கள் வருத்தத்தை உம்மிடம் சொன்னுல் நீர் ஒன்றும் பேசாமல் இருக்கிறீர். திருவாரூரில் இருப்பவரே! நீரே வாழ்ந்து போங்கள்.

மீளா—always (that do not leave)
அடிமை—slave
ஆள்—ஆய்—becoming your bondsman
முளாத்தீ—the fire not in flames
கனன்று—in blaze
அடியார்—devotee
அல்லல்—sorrow; suffering
சொன்னக்கால்—if expressed
வாளாங்கு—to keep quiet
வாழ்ந்து போதீர்—be prosperous

I am always your bondsman. I do not worship any other than yourself. The fire which is not in flame will have the blaze within. Likewise the devotees are suffering within themselves and are also in exhaustion. Yet they are your bondsmen. They express to you their suffering, but you do not respond. Oh my Lord at Tiru Arur! You had better be prosperous.

காரூர் கண்டத்து எண்தோள் முக்கண் கஃகள் பலவாகி Kaarūr kanndaththu enntholl mukkann kalaigall palavaagi ஆரூர்த் திருமூலட்டா னத்தே அடிப்பேர் ஆரூரன் Aarūrth thiru mūlattaa naththe adipper aarūran பாரூர் அறிய என்கண் கொண்டீர் நீரே பழிப்பட்டீர் Paarūr arriya enkann konndeer neere pazhippatteer வாரூர் முஃயாள் பாகம் கொண்டீர் வாழ்ந்து போதீரே. Vaarūr mulaiyaall paagam konndeer vaazhndhu podheere.

#### **திருச்சிற்றம்பலம்**

கருமை பொருந்திய கண்டம் உடையவர், எட்டுத் தோள்களே உடையவர்; மூன்று கண்களே உடையவர்; பல கஃகளாக உள்ள வர்—திருவாருரில் திருமூலத்தானத்தில் இருப்பவர். அடியவன் என்று சொல்லப்பட்ட ஆரூரன் என்ற பெயர் உடையவன் நான். ஊரார் யாவரும் அறியுமாறு என் கண் பார்வையை இழக்கச் செய்தீர். இதனுல் நீர் பழியை அடைந்தீர். கச்சு அணிந்த முஃல உடைய உமாதேவியை ஒரு பாகத்தில் உடையவரே! நீரே வாழ்ந்து பேரங்கள்.

கார்—black கண்டம்—throat எண் தோள்—eight shoulders கலேகள்—arts திருமூலட்டானம்—மூலத்தானம்—sanctum sanctorum அடி—feet பழி—fault பாகம்—part

The Lord is black throated; has eight shoulders; is three eyed, and is many arts. He presides in the sanctum sanctorum at Thiru Aarur, I am said to be your bondsman and called Aaruran, You took away my sight and you became faulty. Oh Lord having Uma in one side of your form, You had better be prosperous.



மு தவே விழுங்கிய பால ஃனே ' எற்றுன் மறக்கேன்' என்னும் பதிகம் பாடி உயிர்பெற்று எழச் செய்கிருர் சுந்தரர் He caused to get back life to a boy devoured by a crocodile by singing a padigam

திருப்புக்கொளியூர் அவிநாசி

திருச்சிற்றம்**ப**லம்

எற்ருன் மறக்கேன் எழுமைக்கும் எம்பெருமாணேயே Et raan marrakken ezhumaikkum emperumaanaiye உற்ருய் என்று உன்ணேயே உள்குகின்றேன் உணர்ந்து

உள்ளத்தால்

Utraay endru unnaiyē ullgugindrēn unnarndhu ullllaththaal புற்ருடு அரவா புக்கொளி யூர விநாசியே Putraadu aravaa pukkolliyūra vinaasiye பற்ருக வாழ்வேன் பசுபதியே பரமேட்டியே. Patraaga vaazhvēn pasupathiyē paramēttiyē.

ஏழு பிறவிகளிலும் உன்னே நான் எங்ஙனம் மறக்க முடியும்? 'எம் பெருமான அடைந்தாய்' என்று உன்னேயே நினேக்கிறேன்; உன்னே மனத்தால் உணர்ந்து (நினேக்கிறேன்); புற்றில் இருப்பதும் ஆடுவதும் ஆன பாம்பை அணிந்தவனே! புக்கொளியூர் என்ற ஊரில் அவிநாசி என்ற கோயிலில் உள்ள பெருமானே! உன்னேயே பற்றுக்கோடாக வாழ்வேன்; பசு பதியே! பரமேட்டியே!

எற்ருன்—எப்படி?—how? மறக்கேன்—மறக்கமுடியும்.—can forget எழுமை—cycle of seven births உற்ருய்—அடைந்தாய்—approached உள்குகின்றேன்—நினேக்கிறேன்—think உள்ளத்தால்—மனத்தில்—by mind உணர்ந்து—perceive புக்கொளியூர்—name of the place

புற்று —ant-hill

அனிநாகி—name of the temple; it now denotes the town; here denotes the Lord in the temple

பற்று – பற்றுக் கோடு — support, refuge வாழ்வேன் — live பசுபது — சிவன் — the Lord of the souls பரமேட்டி — the Supreme One

How can I forget you in my seven briths? "You have approached Him"—by saying so I behold you. I perceive you in my mind. Oh Lord adorned with the snakes that live in ant-hill!

Oh Lord residing in Avinasi at Pukkoliyur! I live having you as my support. Oh Pasupathi, the Lord of the souls! Oh Parameshti, the Supreme Being!

உரைப்பார் உரையுகந்து உள்கவல்லார் தங்கள் உச்சியாய் Uraippaar uraiyugandhu ullgavallaar thanggall uchchiyaai அரைக்காடு அரவா ஆதியும் அந்தமும் ஆயினுய் Araikkaadu aravaa aadhiyum andhamum aayinaai புரைக்காடு சோஃப் புக்கொளியூர் அவிநாசியே Puraikkaadu solaip pukkolliyūr avinaasiyē கரைக்கான் முதஃயைப் பிள்ளே தரச் சொல்லு காலணயே Karaikkaan mudhalaiyaip pillllai tharach sollu kaalanaiyē.

உன்னேப் புகழ்பவருடைய சொற்களே விரும்புகின்றவனே! உன்னே நினேப்பவர்களுடைய தலே உச்சியில் வீற்றிருப்பவனே! இடுப்பில் ஆடுகின்ற பாம்பை உடையவனே! ஆதியும் அந்தமும் ஆகின்ற வனே! உயர்ந்த காடுகளேயும் சோலேகளேயும் உடைய திருப்புக் கொளியூர் என்ற தலத்தில், அவிஞைசி என்னும் திருக்கோயிலில் இருப்பவனே! முதவேயையும் யமனேயும் குளைக்கரையில் பிள்ளேயைத் திருப்பித் தருமாறு உத்தரவிடு.

உரைப்பார்—those who adore

உரை—words (of praise)

உகந்து—enjoy

உள்கவல்லார்—capable of thinking

உச்சி—the crown (of the head)

அரை—waist

அரவு — snake

ஆடு—to dance

அந்தம்—the end

ஆ另—the beginning

புரை—high

காடு—forest

சோவே—grove

புக்கொளியூர்—the name of Avinasi, known in olden days as Thiruppukkoliyur.

கரைக்கான்-on the bank (of the tank)

முத‰—crocodile

பிள்ள—the child; boy.

காலன்-Yama the God of Death.

Oh Lord who enjoys the words of praise of those who adore Him! Oh Lord who resides over the crown of the devotees who think of Him (incessantly)! Oh Lord having the dancing serpent as the girdle in the waist! Oh Lord the beginning and the end! Oh Lord residing in the temple called Avinashi at Thiruppukkoliyur surrounded by jungles and groves! Please direct the Yama and the Crocodile to give back the child on the banks of the tank.

நீர்ஏற ஏறுநிமிர் புன்சடை நின்மல மூர்த்தியைப் Neer erra errunimir punsadai ninmala mūrththiyaip போர்ஏறது ஏறியைப் புக்கொளி யூர் அவிநாசியைக் Porerradhu erriyaip pukkolliyūr avinaasiyaik கார்ஏறு கண்டணத் தொண்டன் ஆரூரன் கருதிய Kaarērru kanndanaith thonndan aarūran karudhiya சீர்ஏறு பாடல்கள் செப்பவல் லார்க்கு இல்லே துன்பமே Seererru paadalgall seppaval laarkku illai thunbamē.

#### திருச்சிற்**றம்ப**லம்

கங்கை பொருந்திய சடை - விசாலமான சடை - புன்மையான சடை - இத்தகைய சடை உடையவன்; நின்மலன் ஆகிய கடவுள்; சணைடை செய்யும் எருகைத வாகனமாக உடையவன்; திருப்புக் கொளியூர் அவிநாசியில் இருப்பவன்; கருமை நிறம் பொருந்திய கண்டம் உடையவன் - இந்த இறைவனேத் தொண்டன் ஆகிய ஆரூரர் ஒன்றைக் கருதிப் பாடி இருக்கிருர்; அச்சிறப்பு உடைய பாடல்களேச் சொல்பவர்களுக்குத் துன்பம் இல்லே.

நீர்—கங்கை—Ganga ஏறு—பொருந்திய—placed நிமிர்—பரவிய—stretched புன்சடை—matted locks நின்மலன்—immaculate மூர்த்தி—கடவுள்—Lord போர் ஏறு—fighting bull ஏறி—one who rides கார்—கருமை—black கண்டன்—கழுத்து உடையவன்—having throat தொண்டன்—devotee கருதி—having in mind a purpose செப்பவல்லார்—சொல்லவல்லவர்—those that can recite

He is with the stretched matted locks, having Ganga over it. He is the Lord, a pure one. He rides a fighting bull. He

துன்பம் இல்லே—grief none

resides in the temple Avinasi at Pukkoliyur. He has a throat which is black. Him, the devotee Aaruran having in mind a purpose has sung. Those who can recite these famous songs will be rid of their grief.

**த**ருவஞ்சைக்களம்

#### **த**ருச்சிற்றம்பலம்

த்லக்குத் தலமால் அணிந்தது என்னே Thalaikkuth thalaimaalai annindhadhu enne சடைமேல் கங்கை வெள்ளம் தரித்தது என்னே sadaimēl ganggai vellllam thariththathu ennē அஃேக்கும் புலித்தோல் கொண்டு அசைத்தது என்னே Alaikkum puliththol konndu asaiththathu enne அதன்மேல் கதநாகக்கச்சு ஆர்த்தது என்னே athanmēl kadhanaagakkachchu aarti thathu ennē ம2லக்கும் நிகர்ஒப்பன வன் திரைகள் Malaikkum nigar oppana van thiraigall வலித்து ஏற்றி முழங்கிவலம் புரிகொண்டு Valiththu ētri mnzhangi valamburi konndu அ‰ேக்கும் கடலம் கரைமேல் மகோதை Alaikkum kadalam karaimel makodhai அணியார் பொழில் அஞ்சைக்களத்து அப்பனே. annnniyaar pozhil anjaikkallaththu appane.

தலேக்குத் தலேமாலேயை அணிந்தது ஏன்? சடையில் கங்கையாற்றைத் தாங்கியது ஏன்? கொல்லும் புலியின் தோலே உடுத்தது ஏன்? அதன்மேல் கோபம் உடைய பாம்பைக் கச்சுஆகக் கட்டியது ஏன்?

மஃக்கு ஒப்பான வலிமை பொருந்திய அஃலகள் இழுத்து, மோதி, ஒலித்து, வலம்புரிச் சங்குகளேக் கரையில் சேர்க்கின்ற கடற்கரையில், மகோதை (என்னும் நகரத்தில்) உள்ளதும் அழகிய பொழில்கள் சூழ்ந்ததும் ஆன திருவஞ்சைக்களம் என்னும் கோயிலில் உள்ள தந்தையே!

தவேமாலே —chaplet த&ு—head என்னே—why? அணிந்தது—wearing வெள்ளம் —flood (river) சடை—matted locks அலேக்கும்—killing தரித்தது—wearing தோல் -skin புலி—tiger அதன்மேல்—on it அசைத்தது—wearing நாகம்—serpent to wear கதம் – furious ஆர்த்தது—encircle கச்சு-girdle நிகர் —equal மலே—mountain ஒப்பன—those that resemble each other வன் திரைகள்—strong waves வலித்து—catch hold of எற்றி—to dash மூழங்கி—to make noise வலம்புரி—conch whose spirals turn to the right கடல் அம்கரை—shore of the sea அவேக்கும்—to know மகோதை - Magodhai, a place on the west coast of India; the place of saint called Seraman Perumal பொழில்—groves அணி—beautiful அஞ்சைக்களம்-name of the temple at Magodhai now it is the name of the place. அப்பன்—(heavenly) father.

You wore a chaplet encircling your head—Why?
You had the Ganges on your matted locks—Why?
You robed yourself in the tiger's skin—Why?
Over it, You wore the furious serpent as girdle—Why?

The big mountain like waves, catch hold of conches and with great noise, throw them ashore at Magodhai. Oh heavenly father enshrined at Angjaikkalam (at Magodhai) beautified by groves!

எந்தம் அடிகள் இமையோர் பெருமான் Endham adigall imaiyor perumaan எனக்கு என்றும் அளிக்கும் மணிமிடற்றன் enakku endrum allikkum mannimidatran அந்தண் கடலங் கரைமேல் மகோதை Andhana kadalang karaimēl magodhai அணியார் பொழில் அஞ்சைக்களத்து அப்பண aniaar pozhil anjaikkallaththu appanai மந்தம் முழவும் குழலும் இயம்பும்
Mandham muzhavum kuzhalum iyambum
வளர்நாவ லர்கோன் நம்பியூரன் சொன்ன
vallarnaava larkon nampiyūran sonna
சந்தம் மிகுதண் தமிழ்மாலேகள் கொண்டு
Sandham miguthann thamizh maalaigall konndu
அடிவீழ வல்லார் தடு மாற்றிலரே.
adiveezha vallaar thadu maatrilarē.

#### திருச்சிற்றம்**ப**லம்

எம்முடைய தலேவன்; தேவர்களுக்குத் தலேவன்; எனக்கு எப் பொழுதும் அருள் செய்பவன்; அழகு பொருந்திய கண்டைத்தை உடையவன். அழகிய, குளிர்ச்சி பொருந்திய கடற்கரையில் உள்ளது மகோதை. அம் மகோதையில் உள்ளது அஞ்சைக்களம் என்ற கோயில்—அது குளிர்ச்சி பொருந்திய பொழில்கள் சூழ்ந்தது. அக்கோயிலில் இருப்பவன்.

(அத்தகையவனே) மந்தமாக முழுவும் குழலும் ஒலிக்கின்றதும் (நன்மை) வளர்கின்றதும் ஆன திருநாவலூரில் உள்ளவர்க்குத் தவேவன்—நம்பி ஆரூரன் ஆகிய சுந்தரர் சந்தம் பொருந்திய குளிர்ந்த தமிழ்ப் பாடல்களால் ஆகிய மாலேயைப் பாடியுள்ளான். அப் பாடல்கள்ப் (பாடிக்) கொண்டு (சிவபெருமானது) திருவடியில் பணிய வல்லவர்கள் தடுமாற்றம் இல்லாதவர் ஆவர்.

எம்தம் அடிகள் — My Lord இமையோன் – celestials அளிக்கும் — bestow grace பெருமான் – Lord மணிமிடற்றன் — Siva having gemlike throat அம் — beautiful தண் — cool கடல் அம்கரை — sea shore அணி — beautiful பொழில் — groves

அஞ்சைக்களத்து அப்பன்—the Lord enshrined at the temple called Thiru Angjaikkallam

மந்தம்—low (sound) முழவம்—drum

குழல்—flute இயம்பும்—to sound

நாவலர் கோன்—ஊரன்—Sundarar

சந்தம்—musical தண்—cool

தமிழ் மானேகள்—garland of poetry

அடி—feet வீழ—to fall at தடுமாற்று—தடுமாற்றம்—embarrāsment இலர்—do not have

He is our Lord; He is the Lord of the celestials; He always bestows grace on me; He has gem like throat; He is in the temple called Angjaikkallam at Magodhai on the beautiful cool sea shore, surrounded by groves.

Sundarar, the king of Thiru Navalūr, where the drum and flutes sound low—Nambi Aruran has sung a garland of verses set in music. Those who fall at the feet of the Lord singing those verses have no embarrassment.

#### திருநொடித்தான் மணே

#### திருச்சி*ற் ந*ம்பலம்

தானெண முன்படைத்தான் அதறிந்து தன்பொன்னடிக்கே
Thaanenai munpadaiththaan adarrindhu than ponnadikke
நானென பாடல் அந்தோ நாயினேணேப் பொருட்படுத்து
Naanena paadal andho naayinenaip porut paduththu
வானெணே வந்துஎதிர் கொள்ள மத்தயாண அருள் புரிந்து
Vaanenai vandhu edhir kolllla maththa yaanai arullpurindhu
ஊனுயிர் வேறுசெய்தான் நொடித்தான் மலே உத்தமனே.
Onuyir verru seydhaan nodiththan malai uththamane.

இறைவன் என்னே முன்பு பிறக்கச் செய்தான்; அதன் கருத்தை அறிந்தேன்; அவனுடைய பொன் போன்ற திருவடிகளேப்பற்றி நான் என்பாடல் பாடினேன்! அந்தோ! நாய் போன்ற என்னேப் பெருமைப் படுத்திஞன்; தேவர்கள் வந்து எதிர் கொள்ளுமாறு செய்தான்; பெரிய யாணேயை (ஊர்தியாக)க் கொடுத்தான்; இந்த உடம்பில் உள்ள உயிரைச்சிறப்பு அடையுமாறு செய்தான்— நிரு நொடித்தான்மலே (என்று கூறப்படும் திருக்கயிலேயில்) இருக்கும் சிறந்தவன்.

தான்—He
படைத்தான்—பிறக்கச் செய்தான்—caused me to be born பொன்—அடி —பொன் போன்ற அடி—golden licet என்பாடல்—என்ன பாடல்—what kind of verse...'
அந்தோ—அச்சோ—alas! lo!



சுந்தரர் வெள்ளேயானேமீது கைலாயம் செல்லுகிருர். Sundarar goes to Mt. Kailas mounted on an elephant

நாயினேன் — நாய் போன் றவன் — dog-like one
பொருட்படுத்து — மதித்து — regarded
வான் — தேவர் — Heaven; here Celestials
எதிர்கொள்ள — to welcome
மத்த யானே — பெரிய யானே — huge elephant
அருள்புரிந்து — கொடுத்து — sent by grace
ஊன் — fleshy body
உயிர் — soul
வேறு செய்தான் — heightened
நோடித்தான் மலே — கயிலே மலே — Mount Kailaas otherwise known
by the name Nodiththanmalai
உத்தமன் – சிறந்தவன் — distinguished one

He caused me to be born long ago. I am aware of His intention. I composed verses, on His golden Feet. What sort of verses are they? Alas! He regarded me, a dog-like one! He made the celestials welcome me. He graced me with a huge elephant. He heightened my soul with the body. He is the Distinguished One seated in the Nodithaan Hill. (Mt. Kailaas)

ஊழிதொறு ஊழிமுற்றும் உயர்பொன் நொடித்தான் ம‰யைச்

Uzhidhorru ūzhimutrum uyarpon nodiththaan malaiyaich சூழிசை இன்கரும்பின் சுவை நாவல ஊரன் சொன்ன Sūzhisai inkarumbin suvai naavala ūran sonna ஏழிசை இன்தமிழால் இசைந்து ஏத்திய பத்திணயும் Ezhisai inthantizhaal isaindhu ēththiya paththinaiyum ஆழி கடல் அரையா அஞ்சை அப்பர்க்கு அறிவிப்பதே. Aazhi kadalaraiya anjai apparkku arrivippadhē.

#### திருச்சிற்ற**ம்பலம்**

ஊழி வெள்ளங்களில் மூழ்கிவிடாமல் உயர்வது, பொன்நிறம் உடையது திருநொடித்தான்மலே. அம்மலேயைத்திருநாவலூர் என்ற ஊரவர் ஆகிய சுந்தரர்; புகழ் பொருந்தியதிம்—இனிய கரும்பின் சுவை போன்ற இனிமை உடையதும்—ஏழ் இசை பொருந்தியதும் ஆன இனிய தமிழால் பாடிஞர். இங்ஙனம் விரும்பிப் புகழ்ந்த பாடல்கள் பத்து. ஆழமான கடலுக்கு அரசனே! அவற்றைத் திரு அஞ்சைக்களத்தில் இருக்கும் சிவபெருமானுக்கு அறிவிப்பாய். ஊழி—உலகம் அழியுங்காலத்துப் பெருவெள்ளம் —deluge முற்றும்—முழுவதும் —in all

உயர்—rise high

இன் கரும்பு—sweet sugarcane சுலை—taste

ஏழ் இசை—seven-fold music ஆழ்கடல்—deep sea

அரையா—O king!

அஞ்சை அப்பர்—சிவபெருமான்—the Lord residing in the temple at Tiru Anjaikkalam

அறிவிப்பது—please communicate; forward

During every deluge, the golden Nodiththaanmalai rises high (with out being submerged). The Lord is seated there. On Him Sundarar of Tiru Navalur has sung Tamil verses which are praise worthy, which taste like sugarcane and which consist of seven fold music. Oh the king of deep ocean! Please communicate these to the Lord at Tiru Anjaikkalam.

### ஒம் திருச்சி**ற் றம்ப**லம்

# மாணிக்கவாசகர்

திருவா சகத்திரட்ட<u>ு</u>



SELECTIONS
FROM THE THIRUVAASAGAM
OF

Maanickavaasagar

#### திருச்சிற்**றம்ப**லம்

# புராணசாரம்

## மாணிக்கவாசக சுவாமிகளின் தோத்திரப் பாடல்

செய்ய திருவாதவூர் வந்தருளி
அமைச்சர் எனச் சிறந்து நீடு
வைய மிசை வழுதி நிதி கொண்டு அரணக்
குருந்தடியில் வணங்கி ஞாலம்
உய்ய அருள் பணியாற்றி நரிபரியாச்
செய்து நதி உடைப்பில் எங்கள்
ஐயன் முடிமிசை உவந்து மண் சுமக்க
வன்பின் உருவாயிஞரே

. எங்குமாகிய அழகன் மேனி பிரம்படி தாங்க வேங்கிப் புத்தர் மங்க வாரருள் செய்து மூகை பேசிட வழங்கி மணி மன்ருடும் எங்கள் நாயகன் கரத்தால் ஏடு எழுத்து ஆணியுங் கொண்டு எழுதப் பாடி அங்கண் மேவிய சோதி தன்னில் இரண்டறக் கூடி யமர்ந்திட்டாரே.

**திருச்சிற்றம்பல**ம்

# "PURAANA SAARAM" on MANICKAVAASAGA SWAAMIGAL

He was born at Thiruvaathavur (near Mathurai). He became the Minister (of the Pandya King). He went to Thirupperunthurai (தருப்பெருந்துறை) with bags of money (to purchase horses). There he worshipped Lord Siva seated under the Kuruntha tree. The world to prosper, he performed the graceful act (of renovating the temple). (For his sake) the Lord converted the jackals into horses, caused the Vaigai River to be in floods and became a labourer to carry mud. He became the incarnation of Love.

He felt very much for the omnipresent Lord who endured the blow (of the King). He won the Bhuddists of Ceylon and by bestowing grace made the dumb girl of the King of Ceylon talk. He dictated our Lord, who came with palm leaf and stylus all his songs which the Lord took down. He attained beatitude by entering the Effulgent Light.

# ஓம் திருச்சிற்றம்பலம்

# மாணிக்கவாசகர் வரலாறும் திருவாசகப் பாடல்களும்

பாண்டிய நாட்டின் தே‰நகரம் மதுரை மாநகரம். பண்டைக் காலத்தில் பாண்டி நாட்டை அரிமர்த்தன பாண்டியன் என்ற அரசன் ஆட்சி செய்து கொண்டு இருந்தான்.

மதுரை மாநகருக்கு அருகில் நிருவாதவூர் என்ற தலம் இருக் கிறது. அவ்வூரில் அமாத்தியர் குலத்தில் ஒர் அன்பர் இருந்தார். அவருக்குத் நிருவாதவூரர் என்று பெயர். அவர் கல்வி வேள்விகளில் சிறந்து விளங்கிஞர் அவரைப்பற்றி அரசன் கேள்விப்பட்டான்; பின்பு அவரைத் தன் மந்திரியாக அமர்த்திக்கொண்டான்.

பாண்டியனது குதிரைப் படையில் குதிரைகள் குறைந்து வீட்டன. 'புதிய குதிரைகள் வாங்க வேண்டும்' என்று அரசனிடம் கூறப்பட்டது. அரசன் வாதவூரரிடம் நிறையப் பணம் கொடுத் தான்; குதிரைகளே வாங்கி வருமாறு அனுப்பினுன்.

வாதவூரர் நிருப்பெருந்துறை என்ற தலத்தை நோக்கிச் சென்முர். வாதவூரர் சிறந்த ஞானி; இறைவனிடத்தில் அருள் மொழி பெறக்கூடிய பக்குவம் அவருக்கு வந்துவிட்டது. சிவ பெருமானும் வாதவூரருக்கு அருள் செய்ய வேண்டும் என்று நினேத் தார்; திருப்பெருந்துறையில் ஒரு குருந்த மரத்தின் நிழலில் குரு வடிவில் வந்து உட்கார்ந்தார்; அடியார்களுக்கு அருள்மொழி கூறிக்கொண்டு இருந்தார்.

திருப்பெருந்துறையை அடைந்த வாதவூரர் இக்காட்சியைக் கண்டார்; அந்த மெய்யறிவாசிரியர் திருவடிகளில் விழுந்து வணங் கிஞர்; மெய்யறிவுரையும் பெற்ருர்; சிறந்த சிவஞானி ஆஞர்; ''நமச்சிவாய வாஅழ்க நாதன் தாள் வாழ்க'' என்று பாடத் தொடங்கிஞர். (இதற்குச் சிவபுராணம் என்பது பெயர்).

இங்கனம் சிவபுராணம் பாடிய பின்னர்ப் பல திருவாசகப் பாடல்களேயும் பாடிஞர். ''பாடல்கள் எல்லாம் மாணிக்கம்போல் இருப்பதால் உனக்கு மாணிக்கவாசகன் என்ற பெயர் தந்தோம்'' என்று இறைவன் கூறி அருளிஞர்.

மாணிக்கவாசகர் தாம் கொண்டுவந்த பொருள்களே எல்லாம் இறைவனுடைய தொண்டுகளுக்காகச் செலவு செய்தார்; திருப் பெருந்துறையில் பெரிய கோயிலேக் கட்டிஞர். பின்னர் ''மெய்தான் அரும்பி விதிர்விதிர்த்து'' என்று தொடங்கும் திருச்சதகப் பாடல் கூளப் பாடிஞர்; அங்கேயே தங்கியிருந்தார்.

இங்ஙனம் உலகப் பற்றை விட்டு இறைபணியில் ஈடுபட்டிருப் பதை உடன் வந்தவர்கள் அரசனிடம் முறையிட்டனர்; ''குதிரைகள் வாங்குவதற்காகக்கொண்டுவந்தபெரருளே எல்லாம் வாதவூரர் கோயில் கட்டிச் செலவு செய்துவிட்டார் '' என்று கூறிஞர்கள்.

அரசன், ''வாதவூரரை உடனே அழைத்து வருக'' என்று ஆட்களே ஏவிஞன். வந்த ஆட்களிடம் ''ஆவணி மூலநாளில் குதிரைகள் வரும்'' என்று மாணிக்கவாசகர் சொல்லி அனுப்பிஞர். பிறகு மாணிக்கவாசகர் இறைவன்மீது, ''நாடகத்தால் உன் அடியார் போல் நடித்து'' என்று பாடிஞர்.

அரசன் அனுப்பிய ஆட்கள் மாணிக்கவாசகரை அரசனிடம் அழைத்துச் சென்றனர். அரசன் சினங்கொண்டான்; மாணிக்க வாசகரைக் காவலில் வைத்தான்; துன்பப்படுத்தினுன். அப் பொழுது மாணிக்கவாசகர் துயரம் தாங்காது, ''தரிக்கிலேன் காய வாழ்க்கை'' என்று பாடினுர்.

சிவபெருமான் திருவிளேயாடல் புரியத் திருவுளம் கொண்டார்; காட்டில் உள்ள நரிகளே எல்லாம் குதிரைகளாக மாற்றிஞர்; வேதத்தையே குதிரையாகக் கொண்டு அதில் அமர்ந்து குதிரைச் சேவகஞைக அரண்மனேக்கு வந்தார்.

கு இரைகள் எல்லாம் வந்து சேர்ந்தன. அரசன் மகிழ்ந்தான்; மாண்டிக்கவாசகரை விடுதலே செய்தான். அவரிடம் மன்ருடி மன்னிப்புக் கேட்டுக்கொண்டான். மாணிக்கவாசகரும் இறைவன் கருணேயை எண்ணி எண்ணி மகிழ்ந்தார்; ''அன்பினுல் அடியேன்' ஆவியோடு ஆக்கை'' என்று பாடினுர்.

கு இரைச் சேவகஞக வந்த இறைவன், தாம் கொண்டு வந்த கு நிரைகளின் உடற்கூறு பற்றிய இலக்கணங்களே எல்லாம் கூறிஞர்; அவற்றின் சிறப்பைக் கூறிஞர்; அரசனிடம் அக் கு திரைகளே ஒப்படைத்தார், அரசனும் மகிழ்ந்தான்; பரிசுகள் அளித்து அனுப்பிஞன்.

குதிரைகள் எல்லாம் நரிகளாக மாறின. வந்தது. லாயத்தி**ல்** குதிரைகளேயும் இருந்த பிற கொன்றன; ஊரில் உள்ளவர்களுக்கு எல்லாம் அச்சத்தை உண் டாக்கின; மறுபடியும் காட்டுக்கு ஓடின. இதனே அரசன் அறிந் தான்; சினங்கொண்டான்; மாணிக்கவாசகரைத் துன்பப் படுத்து மாறு ஆணே இட்டான். ஏவலாளர் மாணிக்கவாசகரை வைகை ஆற்றுக்கு அழைத்துச் சென்றுர்கள்; உச்சி வேளேயில் சுடுகின்ற மணலில் நிறுத்திஞர்கள்; பாறையைத் தஃயில் நெற்றியில் ஏற்றி ஞர்கள்; பலவி தமாகத் துன்பப்படுத்திஞர்கள். மாணிக்கவாசகர் இறைவளே விளித்தார்; 'பாரொடு விண்ணுய்ப் பரந்த எம் பரனே' என்று பாடிஞர். மேலும் மாணிக்கவாசகர் 'சோதியே சுடரே ரூழொளி விளக்கே' என்ற பாட‰யும் பாடிஞர். அப்பொழுது இறைவன் ஆஃணப்படி வேகையாற்றில் வெள்ளம் வந்தது. மாணிக்கவாசகரை த் **துன்**புறுத்தியோர் ஓடிப்போஞர்கள். மாணிக்கவாசகர் மதுரைக் கோயிலுக்குச் சென்று மீனுட்சி சுத்தரேசுவரரை வணங்கிஞர்.

வைகை ஆற்றின் உடைப்பை அடைப்பதற்கு ஊரார் எல்லாருக்கும் பங்கு பிரிக்கப்பட்டது. ஊர் மக்கள் தங்கள் தங்கள் பங்கை அடைக்கத் தொடங்கிஞர்கள்.

கடவுள்மீது அன்புடைய வந்தி என்ற பெயர் உடைய கிழவி ஒருத்தி மதுரையில் இருந்தாள்; அவள் பிட்டுச் செய்து விற்று வாழ்பவள். அவளுக்குக் குழந்தையும் இல்லே; அவளேக் காப்பாற்று பவர் ஒருவரும் இல்லே. உடைப்பை அடைக்கும் பணியில் அவளுக்கும் ஒரு பங்கு விடப்பட்டது. அவளுக்கு உதவி செய்பவர் எவரும் இல்லே; ஆகையால் இறைவன் பிட்டு வாணிச்சியின் பங்கை அடைப்பதற்குக் கூலி ஆளாக வந்தார்; அக்கிழவியிடம் பிட்டைக் கூலியாகப் பெற்றுர்; அதனே உண்டார்; ஆனுல், உடைப்பை அடைக்காமல் தண்ணீரில் குதிப்பார்; நீந்துவார்; கூடையைத் தலே அணேயாக வைத்துப் படுப்பார்; விளேயாடுவார்: இங்கனம் பல விளேயாடல்களேப் புரிந்துகொண்டே இருந்தார்.

இதை அரசன் அறிந்தான்; ''வேஃ செர்யாமல் வீண் பொழுது போக்குகிருயா?'' என்று சினங்கொண்டான். பிரம்பால் ஓங்கி அடித்தான். அந்த அடி எல்லா உயிர்களின் மேலும் பட்டது. அக்கூலி ஆள் ஒரு கூடை மண்ணேக் கொட்டிஞர்; உடனே மறைந் தார். உடைப்பும் அடைபட்டது.

மாணிக்கவாசகரின் பெருமையை அரசன் உணர்ந்தான்; வணங்கிஞன். இறைவன் கூலி ஆளாக வந்ததை மாணிக்கவாசகர் வியந்தார்; அவர் அரசன் கைப்பிரம்பால் அடிபட்டதை நினேந் தார்; வருந்திஞர்; "பண்சுமந்த பாடல் பரிசு படைத்தருளும்" என்ற திருவம்மானேப் பாடலேப் பாடிஞர்.

இறைவன் தம் பொருட்டு எளிய கூலி ஆளாக வந்து அருள் புரிந்ததை வியந்தார்; பலகாலும் நிணேந்தார்; ''தந்தது உன் தன்ணேக்கொண்டது என்தன்னே'' என்ற திருவாசகம் பாடிஞர்.

பிறகு அமைச்சர் பதவியில் இருந்து அரசன் மாணிக்கவாசகரை விடுவித்தான். மாணிக்கவாசகர் மறுபடியும் திருப்பெருந் துறைக்குச் சென்ருர்; குருந்த மரத்தடியில் இருந்த எம்பெருமானே வணங்கிஞர்; ''போற்றி என் வாழ்முதல் ஆகிய பொருளே'' என்று நிருப்பள்ளியெழுச்சி பாடிஞர்.

பிறகு இறைவன் மாணிக்கவாசகரிடம், ''நீ பல தலங்களுக்கும் சென்று எம்மை வணங்குவாய்; பின்னர்த் தில்லே ஆகிய சிதம் பரத்துக்கு வருவாய்'' என்று கூறிஞர். மாணிக்கவாசகரும் (இராமநா தபுரத்துக்கு அருகில் உள்ள) உத்தரகோச மங்கை என்ற தலத்துக்குச் சென்ருர்; அங்கே, ''கடையவனே'னக் கருணேயிஞல் கலந்து ஆண்டுகொண்ட விடையவனே'' என்று தொடங்கிப் பாடிஞர். அங்கிருந்து சீர்காழிக்கு வந்தார்; ''அம்மையே அப்பா'' என்று தொடங்கிப் பாடிஞர். மேலும் இத் தலத்தில், ''பால் நினேந்து ஊட்டும் தாயினும்'' என்ற திருவாசகம் பாடிஞர்.

பின் மாணிக்கவாசகர் நிருவண்ணுமலேக்குச் சென்ருர்; அப் பொழுது மார்கழி மாதம்; கன்னிப்பெண்கள் விடியற்காலேயில் எழுந்து ஒருவர் மற்ருருவரை எழுப்பி வீதிவழியே இறைவனேப் பாடிக்கொண்டு செல்லும் காட்சியைக் கண்டார்; ''ஆதியும் அந்தமும் இல்லா'' என்று தொடங்கி ''திருவெம்பாவை'' என்று புகழப்படும் பாடல்களேப் பாடிஞர்.

பிறகு மாணிக்கவாசகர் காஞ்சிபுரம் சென்று சேர்ந்தார்; ஏகாம்பரேசுவரரை வண⁄ங்கிஞர்; அங்கிருந்து திருக்கழுக்குன்றம் சென்றுர்; அங்கே சிவபெருமான் காட்சி கொடுத்தார்; 'பிணக்கு இல்லாத' என்று தொடங்கிப் பதிகம் பாடித் துதித்தார்.

இங்ஙனம் மகிழ்ந்து பாடிய மாணிக்கவாசகர் கடைசியில் சிதம் பரம் வந்து சேர்ந்தார்; நடராசப் பெருமானே வணங்கிஞர்; மகிழ்ந்தார்; ''புற்றின் வாள் அரவும் அஞ்சேன்'' ''இணே ஆர் அடி'' என்ற பதிகங்களே பாடிஞர். ''இறைவனே நேரில் கண்டு வணங்குகிறேம்; அப்போது ஐம்புலனும் இறைவனிடத்திலேயே ஒன்றிவிடும்; புறச் செயல்கள் ஒன்றும் நடைபெற மாட்டா'' என்று பொருள் படும்படி, ''கண்கள் இரண்டும்'' என்று தொடங்கிப் பாடிஞர்.

சிதம்பரத்திலேயே பல நாள்கள் நடராசப் பெருமானே வணங்கிக் கொண்டு இருந்தார், மாணிக்கவாசகர். அச்சமயம் புத்த குருமார்கள் மாணிக்கவாசகரிடம் வாதுசெய்ய வந்தார்கள்; அவர்கள் தோற்ருர்கள்.

அப்பொழுது இலங்கையினின்றும் ஓர் அரசன் வந்திருந்தான். அவன் மகள் ஊமை; அப்பெண்ணே மாணிக்கவாசகர் பேசச் செய் தார்; வாதுசெய்ய வந்த புத்தர் கேட்ட எல்லா கேள்விகளுக்கும் அந்தப்பெண் பதில் கூறிஞள். வாதவூரர் இக்கேள்விகளேயும் விடை களேயும் பாடல்களாக அமைத்தார்; ''பூசுவதும் வெண்ணீறு'' என்று தொடங்கிப் பாடிஞர். இப்பதிகத்துக்குத் திருச்சாழல் என்று பெயர்.

ஒருநாள் நடராசப் பெருமான் அந்தணர் உருவம் கொண் டார்; மாணிக்கவாசகரிடம் வந்தார்; ''நான் பாண்டிய நாட்டில் இருந்து வருகிறேன்; தாங்கள் பாடிய திருவாசகம் முழுவதையும் ஏட்டில் எழுதிக்கொள்ள வேண்டும் என்று நான் விரும்புகிறேன். ஆதலால் அவற்றைப் பாடுங்கள்; நானும் எழுதிக் கொள்கிறேன். என்றுர்.

மாணிக்கவாசகரும் எல்லாப் பாடல்களேயும் பாடிஞர். பெரு மானும் எல்லாவற்றையும் எழுதிக் கொண்டார்.

பிறகு இறைவன் மாணிக்கவாசகரைப் பார்த்து, ''பாவை பாடிய வாயால் கோவை பாடுக'' என்குர். மாணிக்கவாசகர் ''திருக்கோலையார்'' என்ற நூ&லப் பாடிஞர். அதனேயும் இறைவன் எழுதிக் கொண் டார்; மறைந்தார். ''இங்ஙனம் எழுதிக் கொண்டது இறைவனே ஆகும்'' என்று மாணிக்கவாசகர். பின்பு அறிந்து கொண்டார்.

மறுநாட் காலே தில்லே வாழ் அந்தணர்கள் சிற்சபையில், பஞ்சாக்க**ரப்படியில்** ஓர் **ஏட்டுச்சுவடி இருப்பதைக் கண்**டார்கள். அதில் ''மாணிக்கவாசகன் சொல்ல அழகிய சிற்றம்பலம் உடை யான் கையெழுத்**து'' என்று எழுதி இரு**ந்தது. எல்லாரும் மகிழ்ந் தார்கள். மாணிக்கவாசகரிடம் சென்று இதனேக் காட்டினர். மாணிக்கவாசகரும் பெருமகிழ்ச்சி அடைந்தார்; ''முத்தி நெறி அறியாத'' என்று தொடங்கி அச்சோப்பதிகம் பாடிஞர்.

தில்ஃவோழ் அந்தணர்கள், இப்பாடல்களுக்குப் பொருள் யாது? என்று கேட்டார்கள். மாணிக்கவாசகர், "இப்பாடல்களுக்குப் பொருள் நடராசப் பெருமானே" என்று சுட்டிக்காட்டிஞர். அவ் வாறு சுட்டிக் காட்டிக் கொண்டே சென்று நடராசப் பெருமானு டைய திருவடிகளில் இரண்டேறக் கலந்தார்.

> ''ஊை ழிமலி திருவாதவூர் திருத்தாள் போற்றி!்' திருச்சிற்றம்பலம்

### MAANICKAVAASAGA SWAAMIGAL

Maanickavaasagar (மாணிக்கவாசகர்) was born in Thiru-vaathavur (திருவாதலூர்) in the neighbourhood of Madurai, capital of the Pandya (பாண்டிய) Kingdom. His father belonged to a clan from which usually the Kings' ministers were chosen. He was called Vaathavurar after his birth place. When he was barely sixteen years old, he had mastered the scriptures. Even the learned Pandits admired his wit and wisdom.

The King of Madurai Arimarthana Pandyan (அரிமர்த்தன பாண்டியன்) heard of Vaathavurar's abilities, took him into the state service and found in him a proficiency in administration and organisation. The King made him his Chief Minister.

Vaathavurar shone with extraordinary brilliance. The King conferred upon him the title "Thennavan Brahma - raayan" (இதன்னவன் பிரம ராயன்). He entrusted the entire responsibility of the government of the country in his hands. He proved to be quite an efficient administrator. But in his heart of hearts he longed to retire and spend his life in pursuit of spiritual perfection. His devotion to Lord Siva grew, and he was constantly in search of a Guru.

One day as the King was holding court in his palace, a messenger brought the news that fine horses for sale had arrived at the seaport. The king at once commissioned his Chief Minister to proceed with the necessary money to Thirupperunthurai to buy the horses.

It was a God-sent opportunity for him. Thiruvaathavurar started on the mission with a large retinue. As he approached Thirupperunthurai, the sea-port town, he heard the sound of Vedic Chant-Hara! Hara! He proceeded in the direction from which the call came and halted at a grove where he saw a

Guru seated beneath a sacred tree, surrounded by devotees. The Guru was none other than Lord Siva who was in the guise of a master to give salvation to Thiruvathavurar.

The Chief Minister recognised his Guru at once. With overflowing love and devotion, he ran to Him and prostrated before Him. He prayed to the Lord to accept him and bless him. The Lord initiated him into the divine mysteries of Siva Gnaanam (கிவஞானம்). Vaathavurar realised that he should surrender all his belongings and offered them at the feet of the Guru. He had become a Sanyasi. Smearing his body with holy ashes, he sang the Siva Puranam "Namachivaaya Vaazhga" (கிவபுராணம்: நமச்சிவாய வாழ்க.)

The Lord was greatly pleased and gave him the title "Maanickavaasagar". Maanickavaasagar joined the group of Siva's devotees, and spent all the money he had brought from the King's treasury in feeding Siva's followers and in building a Siva temple in Thirupperunthurai.

Separation from the Lord and Guru made Maanickavaasagar suffer intense pain and anguish. To console himself he sang the padigam "Meythaan Arumbi" (மெய்தான் அரும்பி) and lived in the remembrance of the Lord.

The king's messengers who had accompanied him thought that he had forgotten the mission to buy the horses; they gently reminded him. Maanickavaasagar requested them to inform the king that the horses would reach Madurai within a month.

When the king was informed of this, he became furious and sent a stern note to him, commanding him to return immediately with the horses or the money.

Maanickavaasagar waited on the only Master, his spiritual Lord. The Master advised him to go to Madurai and inform the King that the horses would arrive on the day of Aavani. Moolam (ஆவணி மூலம்). The Lord disappeared after giving the devotee a rare ruby which should be passed on to the King as a present.

Maanickavaasagar thanked the Lord and sang "Naada-gathhaal Unnadiyaar' (நாடகத்தால் உன் அடியார்).

Maanickavaasagar donning his ministerial robes again appeared before the King. He handed over the present of the Lord to the King and informed him that the horses would reach the capital on the day of Aavani Moolam. The King was highly pleased with his Chief Minister. But his pleasure did not last long. The King's ministers reported that there was no sight of horses either at Thirupperunthurai or any where else. The king ordered Maanickavaasagar to be imprisoned and punished.

In the meantime, the Saint prayed and sang the padigam ''Vellam Thaazh Viri sadaiyaai'' (வெளினந்தாழ் விரி சடையாய்) invoking the Lord's grace.

The torture inflicted on him by the soldiers was unbearable. Fixing his mind on Him, he sang "Tharikkileen Kaaya Vaazhkkai" (தரிக்கிலேன் காய வாழ்க்கை).

As promised, the Lord willed that all the jackals of the place to be turned into horses on the Aavani Moolam day. Accordingly the horses arrived in Madurai City led by strange looking foreigners.

The Lord came in the guise of their leader. When the king saw the fine horses, he was happy and immediately ordered Maanickavaasagar's release. He also apologised to him. To thank the Lord, Maanickavaasagar sang 'Anbinaal Adiyen Aaviyodu Aakkai' (அன்பினைல் அடியேன் ஆவியோடு ஆக்கை).

Maanickavaasagar lost no time and hastened to the King's Court as he was anxious to see the Lord who had come to his rescue. Searching questions were put by the King to the horse-dealer and the King asked his experts to satisfy themselves about the quality of the horses. And they did so.

The Lord gave his commands to the river-goddess, the Ganges, to rise abnormally and flood the city. The people could not guess the cause of the untimely flood. The astonished and bewildered king and his courtiers realised that it was a punishment for illtreating the Saint. He ran to Maanickavaasagar and pleaded for mercy and help.

The flood gradually receded. Under his direction orders were given to the inhabitants to repair the embankment. Each one was ordered to repair an allotted portion.

Fveryone, except an old woman named Vanthi, who sold Pittu—a sweet edible, was engaged in the repair work. She was so much devoted to the Lord, that she would make an offer first to him and then sell to others. She was too old to do her share of the repair work. As she was in distress she appealed to the Lord for help. Lord Siva, out of compassion, appeared as a labourer before her and offered his services in return for some Pittu.

With a basket on his head, he sang, danced and then flung the mud on the banks of the river. He ate her offerings, sat idle for a while, and then sang and danced, while the others were seriously engaged in their task. The King's servants found the breach in the portion of bank where the Lord was working and reported the matter to the King.

The King who personally supervised the work, noticed the negligence of the labourer and beat him on the back with his cane. A basketful of mud that he bore on his shoulders fell and closed the breach. To the astonishment of all, the blow, however, was felt by all beings in the whole universe. The King at once realised that was the sport of the Lord. The labourer vanished. The King again realised the greatness of Maanickavaasagar.

The king went in search of Maanickavaasagar. He came to the temple and prostrated before him and requested him to accept the offer to rule the Pandya Kingdom. The Saint politely declined the offer, but asked for permission to go to Perunthurai.

At Perunthurai he sang the padigam 'Potri Yen Vaazh Mudhal' (போற்றியென் வாழ் முதல்) when the Lord commended him to proced to Chidambaram.

On his way to "Thiru Uththara Kosa Mangai" (திரு உத்தர் கோச மங்கை) he had the vision of his Master. He sang the Padigam "Kadayavannai" (கடையவனேனே). From there the Saint went to several holy places. At Sirkazhi he sang "Ammaiye Appaa" (அம்மையே அப்பா) and later "Paal Ninayindhu" (பால் நினேந்து) padigams.

The Lord appeared in the form of a Guru at Thiru Annnaamalai (திரு அண்ணும்லே) and requested Maanicka-vaasagar to compose Thiruvembhaavai (திருவெம்பாலை). It was the month of Margazhi (மார்கழி) the month that is most auspicious. During this month the maidens rise early, go to

the sacred tank in groups for bathing, worship the Lord in the temple and sing his praises in chrous, the song, "Aadhiyum andhamum" (ஆதியும் அந்தமும்). After visiting Thirukkachchi yēkambam (திருக்கச்சி யேகம்பம்) he came to Thirukkazhuk kundram (திருக்கமுக்குன்றம்) and sang the padigam "Pinnak-kilaadha" (பிணக்கில்லாத).

As soon as he reached Chidambaram, he entered the temple. In the presence of the Dancing Lord he sang several hymns in praise of the Lord. Some of the padigams were ''Putril Vaall Aravum Anjēn'' (புற்றில் வாள் அரவும் அஞ்சேன்) ''Innai Aar adi'' (இணே ஆர் அடி) and ''Kanngal Iranndum'' (கண்கள் இரண்டும்).

One day the king of Ceylon with his daughter who was dumb, visited Chidambaram. The Buddhist Guru and some of his priests also accompanied the King. They had come here to meet exponents of Saivism and defeat them in debate. The Lord appeared in a dream to the Saivite devotees and asked them to request Maanickavaasagar, who lived in the outskirts, to agree to a debate with the Buddhist Priests. Maanickavaasagar agreed and the debate took place in the temple where the Chola King was also present.

The Buddhists expounded their doctrines, and Maanickavaasagar dwelt on the greatness of Siva. Having been defeated the Buddhists began to abuse Siva. The Saint prayed to the Lord. The Buddhists were struck dumb. The King of Ceylon rightly seized this opportunity and requested the Saint to make his dumb daughter speak. Maanickavaasagar acceded to this and prayed to the Lord that the girl gives proper answers to questions raised earlier by the Buddhists on Lord Siva. The dumb daughter was now not only able to speak but also sing and correctly answer the questions put to her. They were wonder-struck at this miracle. The Padigam 'Pūsm vadhum' (Harangub) was sung.

The King of Ceylon embraced Saivism. He entreated the Saint to show mercy on the Buddhist priests and restore to them the power of speech. Regaining this power, they too became Saivaites. His mission being fulfiled, Maanickavaasagar returned to his hermitage.

One day, the Lord, in the form of a sage, called on Maanickavaasagar. He expressed a desire to copy the hymns that the Saint had already composed and sung. The Saint recited them, and the Lord copied them. After the Thiru vaasagam had thus been recorded, the Lord asked the Saint to sing a new composition, "Thirukkovai" (Saidenma), in praise of the Deity of Chidambaram. These also were written down on palm leaves. The Lord took the scripts and suddenly disppeared. At once Maanickavaasagar knew the holy man was the Lord Himself. Ie felt a terrible anguish for not having recognised.

The Lord wanted to immortalise Maanickavaasagar and to spread his glory. He kept the scripts on the steps of Panchaakadara of the Chit Sabha. The sages of Thillai were surprised to see them lying there. They opened the leaves and read the contents. In the end it was writtern "Maanickavaasagar sang these verses and were recorded by the Lord of Chidambaram". The Sages wanted to know the meaning of these verses. He took them to the temple and sang the 'Achchop Padigam' (அச்சோப்பதுகம்), "Muththinerri Arriyaadha" (முத்திநெறி அறியாத). Pointing out to the image Lord Nataraja, Maanickavaasagar declared "He is the meaning of my songs" and then going into the holy of the holies he disappeared becoming one with the Lord.



கு திரைகள் வாங்கிவருவ தற்கு அரசண் மந்திரிக்குப் பொன் கொடுத்தல்

The King gives gold to his Minister to purchase horses

#### **இருச்சிற்றம்பலம்**

#### சிவபுராணம்

நமச்சிவாய வா அழ்க! நாதன் தாள் வாழ்க! Namachchivaaya vaaazhga! naadhan thall vaazhga! இமைப்பொழுதும் என்நெஞ்சில் நீங்காதான் தாள்

வாழ்க!

Imaippozhudhum ennengjil neenggaadhan thallvaazhga! கோகழி ஆண்ட குருமணிதன் தாள் வாழ்க! Kōgazhi aannda gurumannithan thaall vaazhga! ஆகமம் ஆகிநின்று அண்ணிப்பான் தாள் வாழ்க! Aagamam aaginindru annnnippaan thall vaazhga! ஏகன் அனேகன் இறைவன் அடிவாழ்க! Egan anēgan irraivan adi vaazhga!

''நமசிவாய'' என்னும் திரு ஐந்தெழுத்து வாழ்க! தஃவன் ஆகிய சிவபெருமானுடைய திருவடிகள் வாழ்க! கண் இமைக்கும் அளவு நேரமும் என் மனத்தில் இருந்தும் நீங்காதவன் இறைவன்; அவருடைய திருவடிகள் வாழ்க! 'கோகழி' என்பது திருப்பெருந் துறை; அங்கு ஆட்சி செய்பவர் என் குருமணி; அவருடைய திரு வடிகள் வாழ்க! ஆகமங்களின் பொருளாக இருப்பவர் - இனிமை தருகிறவர்—அவருடைய திருவடிகள் வாழ்க! ஒருவன் ஆகவும் பலர் ஆகவும் இருப்பவர் இறைவன்; அவருடைய திருவடிகள் வாழ்க!

நமச்சிவாய— நமசிவய; திருவைந்தெழுத்து—Na Ma Si Va Ya the mystic Five Letters

தாள் – திருவடி – Feet

வாழ்க - long live

நாதன்—தவேவன்—Lord

இமை-twinkling of the eye

இமைப்பொழுது—time taken for twinkling of the eye

நீங்கா தான்—does not leave

கோகழி — திருப்பெருந்துறை — Thirupperunthurai

avudaiyar Kovil (ஆவடையார் கோவில்)

குருமணி—Gem like preceptor

அண்ணிப்பான் — இனிப்பவன் — tastes sweet

ஏகன்-- ஒருவன்—the One

அனேகன்—பல—the many

இறைவன்—the Lord

Long live "Na Ma Si Va Ya" the mystic five letters! Long live the Feet of the Lord! Long live the Feet of Him who does not leave my mind even for a little time! Long live the Feet of the gem-like Preceptor of Gokazhi! Long live the Feet of Him who tastes sweet, standing as the One expounded by the Agamas! Long live the Feet of Him who is the One, the Many and the Lord.

வேகம் கெடுத்து ஆண்ட வேந்தன் அடி வெல்க!
Vēgam keduththu aannda vēndhdhan adi velga!
பிறப்பறுக்கும் பிஞ்ஞகன் தன் பெய்கழல்கள் வெல்க!
Pirrapparrukkum pinjnagan than peykazhalgall velga!
புறத்தார்க்குச் சேயோன்தன் பூங்கழல்கள் வெல்க!
Purraththaarkkuch cheyonthan pūnkazhalgall velga!
கரங்குவிவார் உள் மகிழும் கோன்கழல்கள் வெல்க!
Karangkuvivaar ull magizhum konkazhalgall velga!
சிரங்குவிவார் ஓங்குவிக்கும் சீரோன் கழல் வெல்க!
Sirangkuvivaar onguvikkum cheeronkazhal velga!

பாசங்கள் வலிமை உடையவை அவற்றின் வலிமை அழித்து—ஆள் பவர் ஆகிய அரசரது திருவடிகள் வெல்க! என் பிறப்பை ஒழிப்பவர் — தலேக்கோலம் உடையவர்—அவருடைய அழகிய கழல்கள் வெல்க! (சைவ சமயத்துக்கு மாறுபட்டவர் இருக்கிருர்கள்)— அவர்களுக்குத் தொலேவாக இருப்பவர் சிவபெருமான்—அச்சிவ பெருமானின் அழகிய கழல்கள் வெல்க! கைகளேக் குவித்து வணங்குபவர் அடியார்கள்—அவர்கள் மனத்தில் இறைவன் மகிழ்ந்து இருப்பார்—அவருடைய கழல்கள் வெல்க! தலேயின்மேல் கைகளேத் தூக்கிக் குவித்து அடியார்கள் வணங்குவார்கள்—அவரி களே ஓங்கச் செய்பவர் இறைவள் — அந்த இறைவன் கழல்கள் வெல்க!

வேகம்—(பாசங்களின்)வலிமை—the strength (of the paasas)
கெடுத்து—அழித்து—destroy வேந்தன்—அரசன்—king; Siva
பிறப்பு அறுக்கும்—remove birth வெல்க—win
பிஞ்ஞகன்—தலேக்கோலம் உடையவன்—having head dress
பூ—அழகிய—beautiful கழல்—anklet; Feet
புறத்தார்—antitheist சேயோன்—one far off

கரம்—கை—hand கோன்—அரசன்—King; Lord குவிவார் –those who fold hands together and adore உள்—மனம்—mind மகிழும்—rejoice சிரம்— த‰—head சீரோன்—Glorious One

Victory to the Feet of the king who destroyed the strength of the paasas—impurities! Victory to the beautiful Anklet (feet) of Pinjnagan who severs birth! (Victory to the beautiful Anklet (feet) of Him who is far off for the antitheist; Victory to the Anklet (feet) of the king who rejoices at those who fold theirhands and adore. Victory to the Anklet (feet) of the Glorious One who glorifies those that bow their head before Him.

ஈசன் அடிபோற்றி! எந்தை அடிபோற்றி!
Eesan adipotri! endhai adipotri!
தேசன் அடிபோற்றி! சிவன் சேவடி போற்றி!
Dhesan adipotri! Sivan sevadi potri!
நேயத்தே நின்ற நிமலன் அடிபோற்றி!
Neyaththe nindra nimalan adipotri!
மாயப்பிறப்பு அறுக்கும் மன்னன் அடிபோற்றி!
Maayappirrappu arrukkum mannan adipotri!
சீரார் பெருந்துறை நம் தேவன் அடிபோற்றி!
Seeraar perunthurrai nam dhevan adipotri!
ஆராத இன்பம் அருளுமலே போற்றி!
Aaraadha inbam arullumalai potri!

சுசன் அடியைப் போற்று கின்றேன்! என் தந்தையின் அடியைப் போற்று கிறேன்! புகழ் பொருந்திய இறைவன் அடியைப் போற்று கிறேன்! சிவபெருமானுடைய அடியைப் போற்று கிறேன்! அன்புடன் இருக்கும் தூய்மையான இறைவனது அடியைப் போற்று கிறேன்! மாயம் ஆகிய பிறப்பு இனி வராதபடி செய்பவர்— பெருமை உடையவர்—அவருடைய அடியைப் போற்று கிறேன்! சிறப்புப் பொருந்திய தலம் திருப்பெருந்துறை—அங்கு இருக்கும் கடவுளுடைய அடியைப் போற்று கிறேன்! குறையாத இன்பத்தை அருள் செய்பவர்; மலே போன்றவர்; அவருடைய அடியைப் போற்று கிறேன்! எந்தை—என் தந்தை—my Heavenly Father
தேசன்—ஒளிபொருந்தியவன்—Lustrous One
நிமலன்—குற்றம் அற்றவன்—flawless One
மாய —illusive
மன்னன்—பெருமை உடையவன்—King; Lord
தேவன்—கடவுள்—God சீரார்—glorious
ஆராத—குறையாத—that does not wane
மஃல—mountain (Lord)

Hail Foot of Lord! Hail Foot of my Heavenly Father! Hail Foot of the Famous one! Hail Foot of the Lustrous One! Hail roseate Feet of Siva! Hail Foot of Flawless One who stood in love! Hail Foot of the king who severs illusive birth! Hail Foot of our Lord of glorious Perunthurai! Hail Foot of the Mountain (Lord) that affords bliss that wane not.

சிவனவன் என் சிந்தையுள் நின்ற அதனுல் Sivanavan en sindhaiyull nindra adhanaal அவனருளாலே அவன் தாள் வணங்கிச் Avanarullaalē avan thaall vannanggich சிந்தை மகிழச் சிவபுராணம் தன்னே Sindhai magizhach sivapuraannam thannai முந்தை வினே முழுதும் ஓய உரைப்பன் யான் Mundhai vinai muzhudhum oya uraippan yaan; கண்ணுதலான் தன்கருணக் கண்காட்ட வந்து எய்தி Kannanudhalaan than karunnaik kannkatta vandhu eydhi எண்ணுதற்கு எட்டா எழிலார் கழல் இறைஞ்சி Ennanudharrku etta ezhilaar kazhal irraignji

அவர் சிவபெருமான்; அவர் என் மனத்தில் இருக்கிறுர்; அதஞல் அச்சிவபெருமானின் திருவருளால் அச்சிவபெருமானின் திருவடி களே வணங்குகிறேன். என் மனம் மகிழ்ச்சி அடையும்படி ''சிவ புராணம்'' பாடுகிறேன்; முன் பிறவிகளில் செய்த விளேகள் எல்லாம் நீங்கும். நெற்றியில் கண் உடைய சிவபெருமான் எனக்கு அருள் புரிந்தார். மனத்தால் நினேப்பதற்கும் எட்டாதது அவர் திருஷ்டி—அழகு பொருந்திய கழல்களேயுடையது அவர் திருவடி—அவற்றை வணங்கு இறேன். நின்ற—stood சிந்தை—மனம்—mind அவன்—He, the Lord அதனுல்—hence தாள்—திருவடி—feet அருளால்—by grace

மகிழ—rejoice

அருளாவ—by grace வணங்கி—worship

சிவபுராணம்—Holy scripture on Siva

முந்தைவினே—முன்வினே—old deeds

ஓய—நீங்க—to get rid of

உரைப்பன் — சொல்வேன் — I will tell

கண்ணு! தலான் — நெற்றியில் கண் உடையவன் — with an eye on the forehead

கருணேகாட்ட—to show grace வந்து எய்தி—came

எண்ணுதற்கு எட்டா—மனத்தால் நிணக்க எட்டாத—

that cannot be perceived

எழில் ஆர்—அழகு பொருந்திய—beauteous கழல் –anklet; Feet இறைஞ்சி—புகழ்ந்து—adored

He is Siva; He is stationed in my mind. Hence by His grace I worship His Feet. To make my mind rejoice, I recite Siva purana; and by this I get rid of the deeds done in previous births. The Lord with an eye in His Forehead bestowed grace; I came and adored His beauteous Anklet (feet) which cannot be perceived.

விண்ணிறைந்து மண்ணிறைந்து மிக்காய் விளங்கு ஒளியாய்

Vinnnnirraindhu mannnnirraindhu mikkaay villangu olliyaay எண்ணிறந்து எல்ஸே இலாதானே! நின் பெரும்சீர் Ennnnirrandhu ellai ilaadhaane! nin perumseer பொல்லா விணேயேன் புகழுமாறு ஒன்று அறியேன்; Pollaa vinaiyen pugazhumaaru ondru arriyen; புல்லாகிப் பூடாய்ப் புழுவாய் மரமாகிப் Pullaagip pūdaayp puzhuvaay maramaagip பல்விருகம் ஆகிப் பறவையாய்ப் பாம்பாகிக் Palvirugam aagip parravaiyaayp paambaagik கல்லாய் மனிதராய்ப் பேயாய்க் கணங்களாய் Kallaay manidharaayp peyaayk kannanggallaay வல் அசுரர் ஆகி முனிவராய்த் தேவராய்ச்
Val asurar aagi munivaraayth thevaraaych
செல்ல அநின் றஇத் தாவர சங்கமத்துள்
Sella aa nindra ith thaavara sanggamaththull
எல்லாப் பிறப்பும் பிறந்து இளத்தேன்; எம்பெருமான்!
Ellaap pirrappum pirrandhu illaiththen; emperumaan!
மெய்யே உன்பொன் அடிகள் கண்டு இன்று வீடுற்றேன்;
Meyye un pon adigall kanndu indru veedu utren;

இறைவனே! நீ விண்முழுவதும் நிறைந்து இருக்கிருய். நீ எல்லோரைக் காட்டிலும் மேல் ஆக இருக்கிருய்; நன்கு விளங்கும் உன் பெருமைக்கு எல்லே இல்லே. ஒளியாக இருக்கிருய். நான் பொல்லாத வீணேகளே உடையவன். உன் பெருமையையும் சிறப் பையும் எப்படிப் புகழ்வது என்று அறியாது இருக்கிறேன். புல், பூண்டு, புழு, மரம், பலவகை மிருகம், பறவை, பாம்பு, கல், மனிதர், பேய், கணங்கள், வலிமை பொருந்திய அரக்கர், முனிவர் தேவர் என்று பலவிதமான பிறவிகள் உண்டு. இப்பிறவிகள் எல்லாம் எடுத்தேன்; இளேத்தேன்; இது உண்மை. உன் பொன் போன்ற திருவடிகளேக்கண்டு விடுதலே அடைந்தேன்.

விண்—Heaven மண்—earth நிறைந்து—pervade மிக்காய்—above all விளங்கு ஒளி—brightest light எண் இறந்து—countless எல்லே இலாதான்—having no bounds பெரும் சீர்—மிக்க புகழ்—glory பொல்லாவினேயேன்— தீவிணேகளேச் செய்த நான்—I the man of evil deeds

புகழுமாறு—how to praise
புல்—grass
புல்—grass
புழு—worm
பல் விருகம்—varied animals
பாம்பு—snake
பேய்—devil

அறியேன்—know not
புடு—பூண்டு—shrub
மரம்—tree
பறவை—birds
கல்—stone
கணம்—those living in heaven

அசுரர்—giants தேவர்—celestials

முனி**வ**ர்—ascetics

செல்ல அநின் ற—செல்கின் ற—enumerated

தாவரம்—movable சங்கமம்—immovable எல்லாப்பிறப்பு—all births இனத்தேன்—became exhausted எம்பெருமான்—my Lord மெய்—truth வீடு உற்றேன்—விடு தலே அடைந்தேன்—freed from bondage; attained salvation

O Lord! You pervade the Heaven and the earth. You are above all. You are the brightest light. Your glory, I man of evil deeds, do not know how to praise. The grass, the shrub, the worm and the trees, varied beasts, the birds and snakes, the stones, the men, the devil and the ganas, strong giants, ascetics and the celestials—so described are the movables and immovables. All these births I took and became exhausted. Oh my Lord! This is true of me! I saw Your golden Feet and attained salvation.

உய்யஎன் உள்ளத்துள் ஒங்காரமாய் நின்ற
Uyyaen Ulllaththull Oongkaaramay Nindra
மெய்யா! விமலா! விடைப்பாகா! வேதங்கள்
Meyyaa Vimalaa Vidaippaagaa Veathangall
'ஐயா' எனஒங்கி ஆழ்ந்து அகன்ற நுண்ணியஞ்ன!
Aiya Enaoongi Aazhathu Agandra Nunnanniyanea
வெய்யாய்! தணியாய்! இயமானன் ஆம் விமலா!
Veyyaay Thanniyaay Iyamaanan Aam Vimalaa
போய் ஆயின எல்லாம் போய் அகல வந்து அருளி
Poy Aayina Ellaam Pooy Agala Vanthu Vanthu Arulli
மெய்ஞ்ஞானம் ஆகி மிளிர்கின்ற மெய்ச்சுடரே!
Meygnaanam Aagi MillirginDra Meychchudarea
எஞ்ஞானம் இல் லாதேன்; இன்பப் பெருமானே!
Engnaanam Illaathaan Inba Perumaane.

உய்ய—to live (blissfully) உள்ளம் - மனம் —mind ஓங்காரம்-ஓம்—The mystic OM மெய்யா—The embodiment of perfection விமலா—devoid of impurities விடைப்பாகா—The rider of the bull மேதங்கள்—The vedas ஐயா— O' Lord ஓங்கி—grow high ஆழ்ந்து—deep அகன்ற – wide நுண்ணியனே — too small (infinitesimal) வெய்யாய் — warm one (too hot) தணியாய் — Cool (merciful) இயமானன் - (sout) பொய் — falsehood போய் அகல் — to be removed அருளி — to bless மெய்ஞ்ஞானம் — Divine knowledge மிளிர்கின்ற — dazzling சுடர் - ஒளி — light

சிறந்து வாழ என் உள்ளத்தில் ஓங்கார வடிவில் உண்மையாக விளங்குபவனே! குற்றம் அற்றவனே! இடபவாகனத்தை உடையை வனே! வேதங்களால் 'ஐயா' என்று அழைக்கப்படுபவனே! ஆழமாக வும், அகலமாகவும், நுட்பமாகவும் விளங்குபவனே! வெம்மையுடையவனே! குளிர்ச்சியுடையவனே! தூய உயிராக இருப்பவனே! குறைகள் எல்லாம் நீங்க அருள் செய்பவனே! உண்மை அறிவாகி ஒளிபொருந்தியவனே! அறிவு சிறிதும் இல்லாதவனாக இருக்கிறின்; இன்பத்தைத்தரும் தலைவேனே!

To lead a blissful life O Lord you are seated in me in the form of "OM";

Oh embodiment of perfection!
Oh devoid of impurities!
Oh rider of the bull;
Vedas beseech you, Oh Lord!
You are (up above the worlds)so high;
You are deep and wide;
You are infinitesimal;
You are warm (hearted) and cool (headed)
Yor are the spotless Soul;
You bless me to get myself removed of falsehood;
You are the Divine knowledge and the dazzling light;
I am an ignorant one;
O Joyous Lord!

அஞ்ஞானம் தன்னை அகல்விக்கும் நல்அறிவே!
Agnaanam Thannai Agalvikkum NalArrivea
ஆக்கம் அளவு இறுதி இல்லாய்! அனைத்து உலகும்
Aakkam Allavu Irruthi Illaay Anaiththu Ulagum
ஆக்குவாய் காப்பாய் அழிப்பாய் அருள்தருவாய்
Aakkuvaay Kaappaay Azhippaay Arull Tharevaay
போக்குவாய்; என்னைப் புகுவிப்பாய் நின்தொழும்பில்
Pookkuvaay Ennaippuguvippaay Ninthozhumpeen
நாற்றத்தின் நேரியாய்! சேயாய்! நணியானே!
Naatraththin Neariyaay Seayaay Nanniyaanea
மாற்றம் மனம் கழிய நின்ற மறையோனே!
Maatrammanam Kazhiya Nindra Marraiyoonea.

அஞ்ஞானம்— imprudence; lack of Divine knowledge. அகல்விக்கும் - நீக்குகிற—removing ஆக்கம்—Beginning நல்லறிவு—Divine knowledge இறு இ—end அளவு—growth ஆக்குவாய்—create அனைத்து உலகு – all worlds அழிப்பாய் – destroy (obscure) காப்பாய் — protect தருவாய் – bestow அருள் – grace (Bless) போக்குவாய்—make me go புகுவிப்பாய் – make me enter; take into தொழும் - பணி - தொண்டு – service நாற்றம்—fragrance (of flowers) நேர்—likeness சேயாய்—far off (from the others) நணியான் —very near (to the devotees) மனம்—mind மாற்றம்—speech மறையோன் - வேதங்களை அருளியவன்—Lord of the Vedas.

அறியாமையைப் போக்குபவனே! அறிவு மயமாக இருப் பவனே! தொற்றம், வளர்ச்சி, முடிவு இல்லாதவனே! எல்லா உலகங்களையும் உண்படாக்குபவனே, காப்பவனே, அழிப்பவனே! அருள் தருபவனே! உனக்குப் பணி செய்ய என்னைப் போகச் செய்வாய்: அப்பணியில் என்னைப் புகச் செய்வாய்; (மலரில்) மணைம் போன்றவனே! (மனம் வாக்குக்கு) எட்டாத இடத்தில் இருப்பவனே! (அடியார்களு ்கு) அருகில் இருப்பவனே! மனத்தால் அறிந்தும், வாக்கல் சொல்லவும் முடியாத அளவில் வீளங்கும் மறையவனே!

You remove me from imprudence; you are the embodiament of Divine knowledge!

You are without the beginning; growth and the end! You create, protect, obscure and bestow (eternal) bliss! You bid me to serve you; take me (into your fold)! You are the fragrance (of flowers)

You are very near (to your davotees) and far off (from the rest)

You are the Lord of the Vedas beyond the perception of mind and speech.

கறந்தபால் கண்ணலொடு நெய் கலந்தாற்போலச்
Karranthapaal Kannalodu Ney Kalanthaarrpool
நிறந்த அடியார் சிந்தனையுள் தேண் ஊறி நின்று
Sirrantha Adiyaar Sinthanaiyull Thean Uurri Nindru
பிறந்த பிறப்பு அறுக்கும் எங்கள் பெருமான்!
Pirrandha Pirrappu Arrukkum Engall Perumaan
நிறங்கள் ஓர் ஐந்து உடையாய்! விண்ணோர்கள் ஏத்த
Nirrangall Oor Ainthu Udaiyaay Vinnnnoorgall Eaththa
மறைந்து இருந்தாய் எம்பெருமானே!
Marraindhu Irundhaay Emperumaanea.

கறந்தபால்—fresh drawn milk. கன்னல் - கரும்பு —Sugar cane; நெய்—Ghee கல - to mix அடியார்—devotees சிந்தனை — thought தேன் - honey பிறப்பு — birth அறுக்கும் - நீக்கும் — to retrieve; to relieve பெருமான் — Lord நிறங்கள் - (முகங்கள்) — colours (faces) வீண்ணோர்கள் — Celestials

அப்பொழுது கறந்த பால், கருப்பஞ்சாறு, நெய் ஆகிய மூன்றையும் கலந்தாற்போல (இனிமையாக இருக்கிருய்); சிறந்த அடியார்களது மனத்தில் அங்ஙனம் தேண் போன்று இனிப்பாக ஊறு கிறாய்; பிறகு பிறப்பைப் போக்கு கிறாய்; எங்கள் இறைவனே! ஐந்து நிறங்கள் பொருந்திய ஐந்து முகங்களை உடையவனே! தேவர்கள் ஏத்திய போதிலும் (அவர்களுக்கு) மறைந்து இருந்தாய்!

You taste sweet like the admixture of fresh drawn milk, sugarcandy and ghee;

You remain in the thoughts of your devotees as sweet as honey;

You retrieve (your devotees) from being born;

Oh, our Lord!

You have faces of five colours!

You are not perceivable to the Devas who worship,

Oh, our Lord!

**வல்**வினையேன் தன்னை Valvinaiyeen Thannai ம**றை**ந்திட மூடிய மாய இருளை Maraindhida moodiya Maaya Irullai அறம் பாவம் என்னும் அரும்கயிற்றினால் கட்டிப் Arram Paavam Ennum Arum Kayitrinaal Katti புறந்தோல் போர்த்து எங்கும் புழு அழுக்கு மூடி Purrand Thool Poorththu Engum Puzhu Azhukku Moodi மலம்சோரும் ஒன்பது வாயில் குடிலை Malam Soorum Onpathu Vaayil Kudllai மலங்கப் புலன் ஐந்து வஞ்சனை செய்ய Malangap Pulan Aindhum VanJanaiyach Seyya விலங்கு மனத்தால், விமலா! உனக்குக் Vilangu Manaththal Vimalaa Unakkuk கலைந்த அண்பு, ஆகிக் கசிந்து உள் உருகும் Kalantha Anbu Aagik Kasindhu Ullurugum நலம்தான் இல்லாத சிறியேற்கு நல்கி Nalamthann Ilaatha Sirriyearrku Nalgi நிலந்தன் மேல் வந்து அருளி நீள் கழல்கள் காட்டி Nilam Thanmeal Vanthu Arulli Neell Kazhalgallkaatti

வில்வினையோன் - வலிமை பொருந்திய இருவினைகளையைம் செய்த யான்—I who did strong good and evil deeds.

மூடிய — covered

மாய இருள்—the dark Maya(-deed) which has resulted in this body.

அபம் - நல்வினை -- good deeds

பாவம் - தீவினை — bad deeds

அருங்கயிறு—strong rope கட்டி – fasten

புறம்—outer part of the body. தோல்—skin

போர்த்து—to cover எங்கும் – everywhere

புழு – germs அழுக்கு — dirt

மலம் சோரும்—fluid that are discharged

வாசல் - opening; passage குடிலை - body

மலங்க - to get confused

புலன் ஐந்து — five senses viz. touch, sight, hearing, taste,

smell. ஊறு, ஒளி, ஓசை, சுவை, நாற்றம் என்னும் ஐந்து புலன்கள்

நலம் - good, virtue.

வஞ்சனை – deceit

விலங்கு—to leave; to break off

விமலா—pure Lord (deviod of impurities)

உருகு merit

சிறியேன் — small one (humble)

நல்கி—bestow (grace)

நிலம்—earth-world நீள் கழல்கள் — big anklets-feet

இரு வீனைகளையும் செய்து இருக் வலிமையான மாயையாகிய ଗର୍ତ୍ତୀ ରେଷା இருள் கிறேன்: இருக்கிறது; 640:4 நல்வினை, தீவினை ஆகிய இரண்டு கயிறுகளால் கட்டப்பட்டு இருக்கிறேன்: இந்த உடம்யு தோல் போர்த்தப்பட்டு இருக்கிறது: புழுக்களும். அழுக்கும் நிறைந்து இருக்கிறது; மலம் வெளிப் இதனால் உடப்பு படுத்தும் ஒன்பது துளைகளை உடையது; கலக்கம் அடைகிறது. இவ்வுடம்பில் சுவை, ஒளி, ஊறு, ஓசை, நாற்றம் என்ற ஐந்து புலன்களுர் வஞ்சனை செய்கின்றன. இவற்றில் இருந்து நீங்க வேண்டும் என்ற மனம் உடையவனாக இருக்கிறேன்; உன்னிடம் அன்பு உடையலஞிக மனம் உருக வேண்டும். இப்படிப்பட்ட நல்ல தன்மை என்னிடம் இல்லை. நான் சிறியவன். எனக்கு அருள் செய்க. இந்த நில உலகத்துக்கு வந்து உன்னுடைய திருவடிகளை எனக்குக் காட்டுக.

I have done strong, good and evil deeds;

I have been covered by the dark MAYA (which has resulted in this body);

I am being bound by the ropes viz., good and evil deeds;

This body is firmly covered with the skin; it is packed full with germs and dirt; it has nine passages discharging them. Hence there is much confusion thrown into perplexity;

The five senses (viz., touch, sight, hearing taste and smell) are bent upon-deceiving;

Hence I have a mind to break off from their clutches-For that purpose I must entertain love on you and my mind should melt.

Lo! I do not posess this virtue;

I am a humble (creature);

Please bestow grace on me;

Please condescend to this world and show me your feet adorned with anklets.

நாயில் கடையாய்க் கிடந்த அடியேற்குத்
Naayil kadaiyaaiyk kidanda adiyērkuth
தாயில் சிறந்த தயா ஆன தத்துவனே!
Thaayil sirranda dhayaa aana thathuvanē
மாசு அற்ற சோதி மலர்ந்த மலர்ச்சுடரே
Maasu atra jothi malarnndha malarchchudarē
தேசனே! தேன் ஆர் அமுதே! சிவபுரனே!
Dēsanē thēn aar aamudhē sivapuranē
பாசம் ஆம் பற்று அறுத்துப் பாரிக்கும் ஆரியனே!
Paasam aam patru arruththup paarikkum aariyane

நான் நாயைப் போல் தாழ்ந்து இருந்தவன். அத்தகைய அடியவன் ஆகிய எனக்குத் தாயைக் காட்டிலும் சிறந்த அன்பைக் காட்டிலும் சிறந்த அன்பைக் காட்டிலும் சிறந்த அன்பைக் காட்டிலுய். தத்துவமாக விளங்குபவனே! குற்றமில்லாத சோதியே! மலர்ந்த பூவிலுள்ள ஒளி ஆனவனே! ஒளிமயம் ஆனைவனே! மலர்ந்த பூவிலுள்ள ஒளி ஆனவனே! ஒளிமயம் ஆனைவனே! இனிய அமிர்தமே! சிவபுரத்தில் இருப்பவனே! பாசம் ஆகிய பற்றுக்களே அறுத்து அருள் செய்யும் தலேவனே!

æm∟—the last in the low creature நாய் — dog அடியேன் — bondsman தாய்-mother **தш**п—affection தத்துவம்—form or matter மாசு அற்ற—flawless சோத்—light சுடர்-hue-light தேசன்—lustrous one தேன்—honey அமுது—ambrosia பாசம்—paasa; bond பற்று—attachment பாரிக்கும்-அருள்செய்யும் - showing mercy or blessing அறு—to sever ஆரியன்—Lord-

I was as low as a dog. To such a bondsman as myself, you showed affection more than a mother. Oh Lord in the form of Thathva or matter! Oh flawless light! Oh the hue of the flower Oh the lustrous one! Oh sweet Ambrosia! Oh Lord of Sivapuram! Oh Lord who severs the bonds named "Paasa" and bestow grace!

நேச அருள் புரிந்து நெஞ்சில் வஞ்சம் கெட
Neasa Arull Purinthu Nenjil Vanjamkeda
பேராது நின்ற பெருங்கருணைப் பேராறே!
Pearaathu Nindra Perumkarunnaip Pearaarrea
ஆரா அமுதே! அளவு இலாப் பெம்மானே!
Aaraa Amudhea Allavu Ilaap Pemmaanea
ஒராதார் உள்ளத்துள் ஒளிக்கும் ஒளியானே!
Ooraathaar Ullilathull Ollikkum Olliyaanea
நீராய் உருக்கி என் ஆருயிராய் நின்றானே!
Neeraay Urukki En Aarvyiraay Nindraanea
இன்பமும் துன்பமும் இல்லானே! உள்ளானே!
InBamum Thunbamum Illaanea Ullilaanea

நேசம் - அன்பு — love; affection அருள் — grace புரிந்து — bestow வஞ்சம் – deceit பேராது நின்ற — stood firmly without leaving #ருணை -- grace

பேராறு-longest river

ஆரா அமுது — fresh ambrosia அளவு இலா — infinite

பெம்மான்-பெருமான் – Lord

ஒராதார்—Those who do not think

உள்ளம் - heart

ஒளிக்கும்—conceal

ஓளியான் -- light

உருக்கி - melt down

ஆருயிர் -- soul

இன்பம் — joy

துன்பம்—suffering

அன்பும் அருளும் புரிந்தாய்; நெஞ்சில் வஞ்சம் கெடுமாறு செய்தாய்; இடைவிடாது பெருங்கருணை காட்டுகிறாய்: பெரிய கருணை ஆறாக இருக்கும் கடவுளே; தெவீட்டாத அமுதம் போன்றவனே! அளக்க மூடியாத பெருமை பொருந்திய தலைவனே! நினைக்காதவர் நெஞ்சில் போகாது ஒளிப்பவனே! ஒளி பொருந்தியவனே! என்னை அன்பினால் உருக்கினாய்! என் அரிய உயிராக இருக்கிறவனே! இன்பம் பொருந்தியவனே! துன்பம் இல்லாதவனே!

You showed love and bestowed grace;

You extinguished deceit in my mind;

You stand firmly in me and bestow grace;

You are the river of grace;

You are the delightful ambrosia;

You are the infinitely great;

You conceal yourself without being in the hearts of those who do not think of you;

You are (the effulgent) light;

You melted me like water;

You stand as my Soul;

You possess joy but not suffering!

அன்பருக்கு அள்பனே! யாவையுமாய் அல்லையுமாம் AnBarukku Anbanea Yaavaiyumaay Allaiyomaam சோதியனே! துன்னிருளே! தோன்றாப் பெருமையனே! Soothiyanea Thunnirullea ThoonDraap Perumaiyanea ஆதியனே! அந்தம் நடு ஆகி அல்லாகே! Aathiyanea Antham Nadu Aagi Allaanea ஈர்த்து என்னை ஆட்கொண்ட எந்தை பெருமானே! Eerththu Enoai Aatkonnda Endhai Perumaanea கூர்த்த மெய்ஞ்ஞானத்தால் கொண்டு உணர்வார் தம்

கரு*த்* தி**ன்** 

Kuurththa Meygnaanaththaal Konndu Unnaruaar Tham Karuththin

நோக்கு அரிய நோக்கே! நுணுக்கரிய நுண் உணர்வே Nookku Ariya Nookkea Nunnukkariya Nunn Unnarvea போக்கும் வரவும் புணர்வும் இலாப் புண்ணியனே! Pookkum Varavum Punnarvum Ilaap Punnnniyanea

அன்பன்—the dear (Lord) அன்பர்—dear (devotees) யாவை எல்லாம-everything சோத - light இருள் —dark தோன்றா - கண்ணுக்குத் தெரியாத—invisible ஆதியன் – the beginning அந்தம் – the end நடு —the centre in between அல்லான் —negation of ஈர்த்து—pull ஆட்கொண்ட -- take into one's fold எந்தை-என் தந்தை – my father பெருமான் – Lord கூர்ந்த—deep; sharp மெய்ஞ்ஞானய்—Divine knowledge உணர்வார் — those who feel கருத்து — thought; idea நோக்கரிய - காண முடியாத – that cannot be seen நோக்கு –காட்சி நுணுக்கரிய—sharp நுண் உணர்வு -- deep feeling போக்கு -- to leave-death வரவு—to come-birth புணார்வு - மாயவாழ்க்கை—transient life புண்ணியன்—virtuous - the Lord

அன்பர்களுக்கு அன்பு காட்டுபவனே! நீ எல்லாமாக இருக் கிறாய்; அவை அல்லாமலும் இருக்கிறாய்; சோதி வடிவமாக இருக்கிறாய்! அவை அல்லாமலும் இருக்கிறாய்; சோதி வடிவாக இருக்கிறாய்! அடர்ந்த இருட்டாகவும் இருக்கிறாய்; கண்ணுக்கும் புலப்படாதவனாக இருக்கிறாய். முதலில் இருக்கிறாய்! இறுதி யாகவும், நடுவாகல்ம் இருக்கிறாய்! இவை அல்லாமலும் இருக் கிறாய் (இழுத்து என்னை ஏற்றுக் கொண்டாய்; என் தந்தையாக இருக்கிறாய்! பெருமானே! கூர்மையான உண்மையான அறிவினால் அடியார்கள் உன்னையறிவார்கள்; ஆனாலும் அவர் களின் கண்ணுக்குப் புலப்படாது இருக்கிறாய்; நுணுக்கமான உணர்வால் அறியப்படுவாய்; பிறத்தலும், இறத்தலும் மாய வாழ்க்கையும் இல்லாதவனே!

Oh dear (Lord) to the dear (devotees)!

You are everything and you are not;

You are effulgent light; you are dark intense;

You are the invisible!

You are the beginning, the end and the in between!

You are the negation of these!

You pulled me and took me into your fold!

You are my father!

Oh Lord

The devotees do perceive you by their sharp and deep knowlege;

Yet they cannot see you;
You are discernible by deep feeling;
Oh virtuous Lord devoid of birth, death and transient life!

காக்கும் எம் காவலைனே! காண்பு அரிய பேரொளியே!
Kaakkum En Kaavalanea Kaannbu Ariya Pearolliyea
ஆற்று இன்ப வெள்ளமே! அத்தா! மிக்காய்! நின்ற
Aatru Inba Velllamea Aththaa Mikkaay Nindra
தோற்றச் சுடர் ஒளியாய், சொல்லாத நுண் உணர்வாய்
Thootrach Sudar Olliyaay Sollaatha Nunn Unnarvaay
மாற்றமாம் வையகத்தின் வெவ்வேறே வந்து அறிவாம்;
Maatramaam Vaiyagaththin Vevvearrea Vanthu Arrivaam
தேற்று னே! தேற்றத் தெனிவே! என் சிந்தனையுள்
Theatranea Theatrath Thellivea en Sinthaiyull
ஊற்று ஆன உண் ஆரமுதே! உடையானே!
Uutru Aana Unn Aarramuthea Udaiyaanea

காவலன்-காப்பவன் —protector காக்கும்—protecting காண்பு அரிய - பார்க்க முடியாத — that cannot be seen பேரொளி – effulgent light இன்பம்—grace ஆற்று வெள்ளம்—flood; inundation அத்தா - தலைவனே—Oh Lord மிக்காய் —above all; eminent தோற்**ற - தெ**ரியும் படியான -- Clearly visible கடர்ஒளி-splendourous light சொல்லா த—that cannot be expressed நுண் உணர்வு — deep feeling மாற்றம் - மாறி வருகிற -- changeable வையகம் - பூமி—world அறிவு—divine knowledge சிந்தனை - மனம் — mind தே**ற்றண்** - clear ஆர் அழுது—ambrosia ஊற்று — fountain உடையான் - Possessor

என்னைக் காக்கும் காவலனே! கண்ணால் பார்க்க முடியாத பெரிய ஒளியாக இருப்பவனே! ஆற்று வெள்ளம் போல நிறைய இன்பம் தருபவனே! தலைவனே! மேலானவனே! நன்கு தெரியும் படியான பெரிய ஒளியாக இருப்பவனே! சொல்ல முடியாத நுட்ப மான உணர்வினால் அறியப்படுபவனே! மாறி வருகிற தன்மை உடைய உலகத்தில் வெவ்வேறு உருவில் வருபவனே! தெளிவான அறிவு வடிவமானவனே! என் சிந்தனையில் அமிர்தம் போல் ஊறு பவனே! என்னை உடையைனே.

Oh Lord Protector!
Oh effulgent light that cannot be seen;
You bestow grace like the flood of a river;
Oh Lord! you are splendorous light;
You are the deep feeling inexpressible;
In the changeable world you show yourself in varied forms;

You are the clear knowledge; In my mind you are like a fountain of ambrosia; Oh! Lord Possessor! வேற்று விகாரு விடக்கு உடம்பின் உள் கிடப்ப
Veatru Vikaara Vidakku Udambin UII Kidappa
ஆற்றேன் ''எம்ஐபா'' ''அரவே! ஓ!'' என்று என்று
Aatrean Em Aiya Aranea Oo Endru Endru
போற்றிப் புகழ்ந்து இருந்து பொய்கெட்டு மெய் ஆனார்
Pootri Pugazhnthu Irundhu Poy Kettu Mey Aannaar
மீட்டு இங்கு வந்து விணைப்பிறவி சாராமே
Meettu ingu Vanthu Vinaippirravi Saaraamea
கள்ளப் புலக் குரம்பை கட்டு அழிக்க வெல்லானே
Kalillap Pulakkurambai Kattu Azhikka Vallaanea
நன் இரவில் நட்டம் பயின்று ஆடும் நாதனே!
Nall Iravil Nattam Payindru Aadum Naathanea.

வேற்று - வேறான — varied விகோரும் - மாறுபட்டவடிவு — varied, changed form விடெக்கு - துன்பம் — misery உடம்பு - body ஆற்றேன் - cannot tolerate or endure suffering அரன் - சிவன் — Hara போற்றி—Pray; worship பொய்கெட்டு – casting away evil புசழ்ந்து—praise பெய் ஆனார்—become purified மீட்டு - மறுபடியும்—again பிறவு—birth சாராமே – not taking கள்ளம் - வஞ்சகம் — deceitful புலம் - senses குரம்பை—body அழிக்க — destroy வெல்லான் - வல்லவண் — capable one நட்டம் - நடனம் -- dance நள்ளிரவு - mid-night நாதன் - தலைவன் — Lord

வேறு வேறான மாறுபட்ட வடிவு உடையது - துன்பம் தருவது உடம்பு; இதில் இருந்து சகிக்க முடியாது! எம் தலைவனே! அரனே! என்று உன்னைப் போற்று கிறேன்; புகழ்கிறேன். தீய விலைகள் கெட்டு தூய்மை உடைய பக்தர்கள் மறுபடியும் இந்த உலகத்தில் வந்து தம் விலைனக்கு ஏற்ப பிறவி எடுக்காமல் இருக்க வேண்டும். அங்ங அம் வஞ்சனை செய்யும் ஐம் புலன்களையுடைய உடம்பு எடுக்காதபடி செய்வதில் வல்லவலே! நள்ளிரவில் நடனம் The body is varied and different; it is full of misery; I cannot be within such body and endure suffering.

Oh my Lord! Haral

So saying, I worship thee and praise thee.

Such of those devotees who cast away evil and become purified do not take birth by coming once again.

Oh Lord capable of destroying the body bound by deceitful senses!

Oh, Lord performing (cosmic) dance at midnight!

தில்ஃயுள் கூத்தனே! தென் பாண்டி நாட்டானே! Thillaiyull kūththanē then paanndi naattaanē அல்லல் பிறவி அறுப்பானே ஓ என்று Allal pirravi arruppaanē ŏ enru

தில்ஃயில் திருக்கூத்**து ஆடுபவனே! தென்**பாண்டி நாட்டுக்குத் தஃவனே! துன்பம் ஆகிய பிறப்பை அறுப்ப**வ**னே 'ஓ, என்று

தில் ‰—Chidambaram கூத் தன்—dancer திருக்கூத்து—holy dance பிறவி—birth ஆடுபவன்—dancer தென்பாண்டி நாடு—the south Pandya country அல்லல்—grief அறுப்பவன்—one who severs

Oh Dancer at Thillai! Oh Lord of the South Pandya Country! Oh Lord who severs the bond of sorrowful birth! Oh Lord so saying.

சொல்லற்கு அரியாணேச் சொல்லித் திருவடிக்கீழ்ச் Chollarrku arriyaanaich chollith thiruvadikkeezch சொல்லிய பாட்டின் பொருள் உணர்ந்து சொல்லுவார் Cholliya paattin porull unnarndhu Cholluvaar செல்வர்; சிவபுரத்தின் உள்ளார்; சிவன்அடிக் கீழ்ப் Selvar sivapuraththin ullllaar Sivanadikkeezhp பல்லோரும் ஏத்தப் பணிந்து. Pallorum eththap pannindhu.

#### திருச்சிற்றம்பலம்

சிவனுடைய பெருமை சொல்வதற்கு முடியாது. அப்பெருமை களேச் சொன்னேன். அவன் திருவடியின் மேல் இப்பாடஃப் பாடினேன். பாடிய இப்பாட்டின் பொருளே அறிந்து பாட வேண்டும். அங்ஙனம் பொருள் அறிந்து சொல்பவர் அருட் செல்வம் உடையவர் ஆவர். சிவபுரத்தில் சிவபெருமானின் திருவடிக்கீழ் இருப்பர்! அவர்களே எல்லோரும் ஏத்திப் பணி வார்கள்!

சொல்லற்கு அரியான் – indescribable பொருள் — meaning உணர்ந்து — know செல்வர் — அருட்செல்வம் உடையவர் — the blessed சிவபுரம் — the abode of Siva

He is One who cannot be described but some how I sang on Him. This is the poem sung on His Feet. Those who recite this knowing its meaning, are verily the blessed. They reside at Sivapuram under the Feet of Siva! All bow to them and adore them.

## திருச்சிற்றம்**ப**லம்

மெய்தான் அரும்பி விதிர் விதிர்த்து உன் விரையார் கழற்கு என்

Meydhaann arumbi vidhir vidhirththu un viraiyaar kazharku en

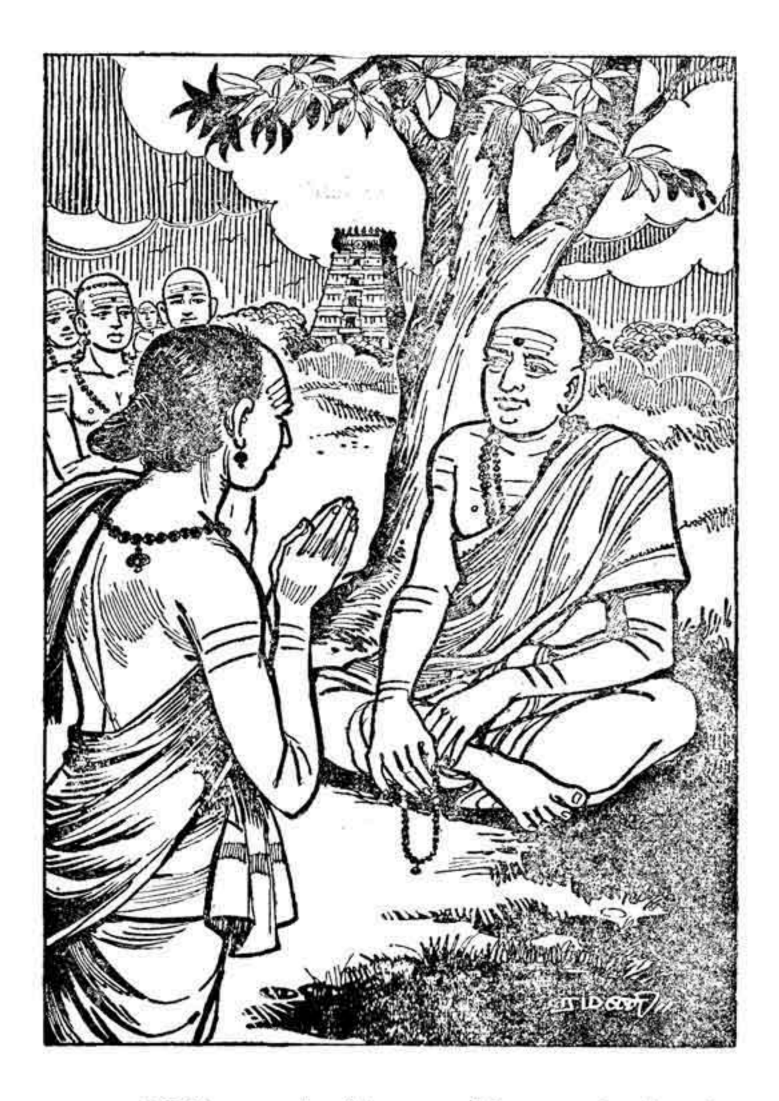
கை தான் த‰ வைத்துக் கண்ணீர் ததும்பி வெதும்பி உள்ளம்

Kai dhann thalai vaiththuk kannnneer thadhumbi vedhumbi ulllla m

பொய் தான் தவிர்ந்து உன்னேப் போற்றி சயசய போற்றி என்னும்

Poydhaan thavirndhu unnaip potri sayasaya potri ennum கை தான் நெகிழ விடேன் உடையாய் என்**ணக்** கண்டு கொள்ளே.

Kaidhaan negizha viden udaiyaay ennaik kanndukolllle.



குரு மந்திரிக்கு அருள்புரிந்து மாணிக்கவாசகர் என்னும் பெயர் அளித்தல்

The Lord bestows grace and gives him the name "MAANICKAVAASAGAR"

உடம்பு மயிர்க்கூச்செறிந்து, நடுங்குகிறது; உன் நறுமணம் பொருந்திய திருவடிகளுக்குக் கை தஃமேல் வைத்து (வணக்கம் செலுத்துகிறேன்); கண்ணீர் ததும்புகிறது; உள்ளம் வெதும்பு கிறது; பொய் நீங்கி உன்ணப் போற்றுகிறது: சயசய போற்றி என்னும் முயற்சியை (நான்) நெகிழ விடமாட்டேன்; என்னே உடையவனே என்னே ஏற்றுக்கொள்.

மெய்—உடம்பு—body அரும்பி—மயிர்க்கூச்செறிந்து —with horripilation விதிர்விதிர்த்து—quiver விரை—fragrant கழல்—anklet —feet கைதான் தவேவைத்து—hands folded over the head கண்ணீர்.—tears ததும்பி—gushing வெதும்பு -to be disturbed in mind தவிர்ந்து—abandon பொய்—falsehood சயச**ய**—Victory போற்றி—Hail கை—முயற்கி—endeavour நெகிழ விடேன்—never shall I slip away உடையாய்—Oh possessor of myself!

The body with horripilation quivers; To your fragrant (flowerlike) anklet feet I (make a bow) with hands folded over my head with tears gushing. The mind becomes disturbed and shuns falsehood. 'Hail! Victory! Victory! Hail' -The endeavour to say so I do not forsake. O Possessor of myself; Please look at me.

கொள்ளேன் புரந்தரன் மால் அயன் வாழ்வு; குடிகொடினும் Kolll'en purandharan maal ayan vaazhvu; kudikedinum நன்ளேன் நினது அடியாரொடு அல்லால்; நரகம் புகினும் Nallilen ninadhu adiyaarodu allaal; naragam puginum என்னேன் திருவருளாலே இருக்கப் பெறின்; இறைவம, Ellilen thiruvarullaalē irukkap perrin; irraivaa உள்ளேன் பிறதெய்வம் உன்ணே அல்லாது; எங்கள் உத்தமேனே;

Ullllen pirradheyvam unnai allaadhu; engall uththamanē. திருச்சிற்றம்பலம் இந்திரன், திருமால், பிரமன் ஆகிய இவர்தம் பதவிகளேயும் யான் விரும்பேன். என் குடி கெடுவதாக இருந்தாலும், உன் அடிய வரோடு தவிர்த்துப் பிறரோடு சேரமாட்டேன். உன் திருவருளாலே நரகத்தில் போய் இருப்பதாயினும், அதனே வெறுக்க மாட்டேன்; கடவுளே! உன்னே அல்லாமல் வேறு தெய்வங்களே நினேக்க மாட்டேன். எங்கள் சிறந்த கடவுளே!

கொள்ளேன்—I take not (I do not like) மால்—Vishnu அயன்—பிரமன்; Brahma வாழ்வு—position குடிகெடினும்—Even if my family be ruined நள்ளேன்—I do not associate with அடியாரொடு—with your devotees நரகம்—hell எள்ளேன்—I do not despise திருவருளால்—by Your Grace இறைவா—Oh Lord! உள்ளேன்—I think not பிறதெய்வம்—Other Gods உத்தமனே—Oh perfect one

I do not like to take up the position of Indra, Vishnu or Brahma. Even should my family be ruined, I do not associate with any other than your devotees. Even I should enter hell, destined by Your Grace, I despise it not. Oh Lord! Except Yourself I do not think of any other God. Oh Perfect one!

### **திருச்சிற்றம்பலம்**

நாடகத்தால் உன் அடியார் போல் நடித்து நான் நடுவே
Naadagaththaal un adiyaar pol nadiththu naan naduve
வீடகத்தே புகுந்திடுவான் மிகப் பெரிதும் விரைகின்றேன்
Veedagaththe pugundhiduvaan migap peridhum viraikindren
ஆடகச்சீர் மணிக்குன்றே இடையரு அன்பு உனக்கு என்
Aadagachcheer mannikkundre idaiyaraa anbu unakku en
ஊடகத்தே நின்று உருகத் தந்தருள் எம் உடையானே.
Odagaththe nindru urugath thandharull em udaiyaane.

நாடகத்தில் நடிப்பது போல உன் அடியார் போல் நான் நடித் தேன்; அவர்கள் வீடு அடையும் பொழுது அவர்களுக்கு நடுவில் இருந்து கொண்டு புகுவதற்கு நான் மிகவும் வேகமாக இருக் கெறேன். பொன்பொதிந்த—சிறப்பு உடைய—மணிகள் பதித்த— குன்று போன்றவனே! உன்னிடத்தில் நீங்காத அன்பு என் மனத் தில் இருக்க வேண்டும்; நிலேத்து உருகுமாறு செய்ய வேண்டும்; இங்ஙனம் நீ அருள் செய்; என்னே அடிமையாக உடையவனே!

நாடகம்—drama

அடியார் -- devotee

நடித்து-pretend; to make an outward show

நடுவே — in the midst

வீடு அகம்-place to Bliss

புகுந்திடுவான்—to enter

விரைகின்றேன்—go fast

ஆடகம்—பொன்—gold

மணி—gem

குன்று—hill

இடை அரு — நீங்கா த—ceaseless

என் ஊடு—என் மனத்தில்—in my heart

உருக—melt

எம் உடையானே -- possessor of myself

I acted as if in a drama like a true devotee. When they enter Bliss, in their midst, I desire to enter in haste. Oh golden glorious Hill of gems! I yearn for ceaseless love to You. The love should be in my heart and melt (the soul). Grant me this Oh Possessor of myself!

வாழ்கின்ளுய் வாழாத நெஞ்சமே வல்விணப்பட்டு
Vaazhgindraay vaazhaadha nenjame valvinaippattu
ஆழ்கின்ளுய் ஆழாமல் காப்பாண ஏத்தாதே
Aazhgindraay aazhaamal kaappaanai eththaadhe
சூழ்கின்ளுய் கேடு உனக்குச் சொல்கின்றேன் பலகாலும்
Sūzhgindraay kedu unakkuch solkindren palagaalum
வீழ்கின்ளுய் நீ அவலக் கடலாய வெள்ளத்தே,
Veezhgindraay nee avalak kadalaaya vellllaththe

வாழத் தெரியாத நெஞ்சமே! நீயும் வாழ்கிருய். கொடியவினேயில் அகப்பட்டு அதில் மூழ்கி இருக்கிருய். அதில் மூழ்கிவிடாமல் காக்கும் கடவுளே நீ ஏத்தாமல் கேடு வரும் செயல்களேச் சூழ்ச்சி செய்கிருய். உனக்குப் பல தடவை சொல்கிறேன். நீ துன்பம் ஆகிய கடல் வெள்ளத்தில் வீழ்கிருய்!

திருச்சிற்**ற**ம்பலம்

வாழ்டுன்*ருய்*—you survive

நெஞ்சமே—Oh mind≀

வாழாத-incapable of living

வல்வியே - strong deeds (good and evil)

ஆழ்கென்*ருய்* —you immerse

காப்பான் – saviour

ஆழாமல் — not being immersed

ஏத்தாதே – without adoring

சூழ்கின்றுய்—you contrive பலகாலும்—many times அவலம்—grief வெள்ளம்—waters கேடு—ruin வீழ்கின்ருய்—you fall கடல்—vcean

You survive, Oh Mind, who is incapable of living! You are caught within the strong deeds and immersed in them. The Lord saves you from being immersed in them. Him you do not adore. But you contrive your ruin. I advise you many a time. You fall into the waters of the ocean of grief.

**திருச்சதக**ம்

### திருச்சிற்றம்பலம்

வெள்ளந்தாழ் விரிசடையாய் விடையாய் விண்ணேர் Velllan thaazh virisadaiyaay vidaiyaay vinnnnor

பெருமானே எனக்கேட்டு வேட்ட நெஞ்சாய்ப் Perumaans enakksttu vetta nenjaayp பள்ளந்தாழ் உறுபுனலில் கீழ்மே லாகப் palllan thaazh urrupunalil keezhmē laagap

பதைத்துருகும் அவர் நிற்க என்னே ஆண்டாய்க்கு padhaiththurugum avar nirrka ennai aanndaaykku உள்ளந்தாள் நின்று உச்சி அளவும் நெஞ்சாய் ullllanthaall nindru uchchi allavum nenjaay

உருகா தால் உடம்பெல்லாம் கண்ணுய் அண்ணு Urugaa dhaal udambellaam kannnnany annnnaa வெள்ளந்தான் பாயாதால் நெஞ்சங் கல்லாம் Velllanthaan paayadhaal nenjang kallaam கணே இணேயும் மரமாம் தீ விணயி னேற்கே.

Kannai ınnaiyum maramaam thee vinaiyinerrke.

"கங்கை தங்கிய பிரிந்த சடையுடையவனே! இடபத்தை ஊர்பவனே! தேவர்களுக்குத் தவேவனே!' என்று அடியார் விளித் தார்கள். அதைக்கேட்டு விரும்பிய நெஞ்சு உடையவர் ஆயினர்; பள்ளத்தை நோக்கிச் செல்லும் பெரிய வெள்ளம் போலத் தடு மாறிப் பதைத்து உருகினர் (சிலர்); அவர் இருக்கும் பொழுது நீ என்னே ஆண்டாய்; உனக்காக, என் உள்ளம் கால் முதல், உச்சம் தவேவரையில் நெஞ்சுஆகி, உருக வில்லேயே! உடம்பு முழுவதும் கண் ஆகி, இறைவனே! கண்ணீர் வெள்ளமாகப் பாயவில்ஃயே! என்நெஞ்சு கல் ஆகிறது; இரண்டு கண்களும் மரம் ஆகே இருக்கிறது தீயவினே செய்த எனக்கு!

வெள்ளம் - flood (Ganges)

விரிசடை—spreaded matted locks

விண்ணேர் பெருமான்—the Lord of the celestials

கேட்டு—having வேட்ட—விரும்பிய—earnest desire நெஞ்சு—mind உறுபுனல்—மிக்கவெள்ளம்—high flood

த‰கீழாக—in an inverted position; in confusion

பதைத்து—deeply agitated உருகுமவர்—those who melt

ஆண்டாய்—you graced me உள்ளம்.—mind

தாள் நின்று—from the leg உச்சி அளவு—up to the crown of the head

உருகாது—does not melt

உடம்பு—body அண்ணு—Oh Lord!

பாயாது—does not flow கல்—stone

கண்இணே—twain eyes மரம் ஆம்—woody

தவின-evil deeds

"Oh Lord having the Ganges in the spreaded matted locks! Oh Lord riding a bull! Oh Lord of the celestials!—so adored (some devotees); Hearing those words, the mind of some longed earnestly for Him and like water rushing towards low level rushed and began to melt in confusion. While such (devotees) are there, You graced me. But my mind does not melt from the leg to the crown of the head. The whole body does not become eyes and shed flood of tears. Oh Lord my mind has become stony; the twain eyes have become woody, to me who has done evil deeds.

தேவர் கோ அறியாத தேவ தேவன் Dhēvar ko arriyaadha dheva dhevan

செழும் பொழில்கள் பயந்து காத்து அழிக்கும் மற்றை Sezhum pozhilgall payandhu kaaththuazhik kum matra மூவர்கோன் ஆய் நின்ற முதல்வன் மூர்த்தி

Muyarkon aay nindra mudhalvan murththi

முதாதை மாதாளும் பாகத்து எந்தை Mudhaadhai Maadhaallum Baagaththu Endhaii யாவர்கோன் என்ணயும் வந்து ஆண்டு கொண்டான் Yaavarkon ennaiyum vandhu aanndu konndaan யாமார்க்கும் குடியல்லோம் யாதும் அஞ்சோம் Yaamaarkkum kudiyallom yaadhum anjom மேவினும் அவனடியார் அடியாரோடு mēvinom avanadiyaar adiyaarodu மேன்மேலும் குடைந்தாடி ஆடுவோமே. menmelum kudaindhaadi aaduvome

திருச்சி*ற் றம்ப*லம்

தேவர்களுக்குத் தவேன் ஆகிய இந்திரனுலும் அறிய முடியாத தேவதேவன், செழுமையான உலகங்களேத் தோற்றுவித்து, காத்து அழிக்கிறுன்; அவன் பிரமன், திருமால், உருத்திரன் என்று மூவராக நின்ற முதல்வன்; மூர்த்தி; மூதாதை; உமையை ஒரு பாகத்தில் கொண்ட எம் தந்தை; (ஆகையால்) யாம் யாருக்கும் குடியல் லோம்; எதற்கும் பயப்படமாட்டோம்; அவன் அடியாருக்கு அடி யாரோடு சேர்ந்தோம்; மேலும் மேலும் கருணே நீரில் இறங்கி விளேயாடுவோம்

தேவர்கோ—இந்திரன்—Indra அறியாத—not perceived தேவதேவன்—Lord of the celestials செழும்—fertile பொழில்கள்—உலகங்கள்—Worlds பயந்து—creation அழிக்கும்—dissolve காத்து -- protect மூவர்கோன் — மும்மூர்த்திகள் — The triad Brahma, Vishnu and Rudra

முதல்வன்—the primal one மூதாதை—the grand father மாது—பெண் — உமை—Lady—Uma எத்தை—my (heavenly) father யாவர்கோன் – the Lord of all ஆண்டு கொண்டான்—graced me ஆர்க்கும்—யார்க்கும்—for any one குடி அல்லோம்—not a subject யாதும்—anything மேவினேம் —approched; mingled with

மேன்மேலும்—more and more

அஞ்சோம்—we fear not அடியார்—devotees குடைந்து ஆடுவோம் -bathe by immersion

மூர்த்தி—the Lord

பாகம்-part

He is the Lord of the celestials unperceived (even) by Indra. He creates, protects and dissolves the worlds. He is the primal one who stood in the form of the Triad—Brahma, Vishnu and Rudra. He is the Lord and my (heavenly) Grand father. He is my (heavenly) Father who holds the Lady (Uma) in His part. He is the Lord of all. He graced me. We are not the subject of any one; We fear not anything. We have mingled with the devotees of His devotees. More and more we shall bathe by being immersed in the ocean of grace.

#### திருச்சிற் றம்பலம்

தரிக்கிலேன் காய வாழ்க்கை சங்கரா போற்றி! வான Tharikkilen kaaya vaazhkkai Sankarraa pötri! vaana விருத்தனே போற்றி! எங்கள் விடிஃயே போற்றி! ஒப்பில் Viruththane potri! enggall vidalaiye potri! oppil ஒருத்தனே போற்றி! உம்பர் தம்பிரான் போற்றி! தில்ஃ Oruththane potri! umbar thambiraan potri! Thillai நிருத்தனே போற்றி! எங்கள் நின்மலா போற்றி! போற்றி Niruththane potri! enggall ninmalaa potri! potri!

இந்த உடம்பில் வாழும் வாழ்க்கையை நான் பொறுக்க மாட் டேன். சங்கரனே! போற்றுகிறேன். சிவலோகத்தில் முதியவஞைக இருப்பவனே போற்றி! இஊஞஞைக இருப்பவனே போற்றி! ஒப்பு இல்லாதவனே! ஒருவனே போற்றி! தேவர்களுக்குத் தலேவனே போற்றி! தில்ஃயில் நடனம் ஆடுபவனே போற்றி! குற்றம் அற்ற வனே போற்றி! போற்றி!

தரிக்கிலேன்—பொறுக்கமாட்டேன்—unable to put up with காயம்—உடம்பு—body சங்கரன்—Sankara a name of Siva; dispenser of harpmess போற்றி—hail வானம்—sky—here Sivaloka விருத்தன்—பழமை ஆனவன்—the oldest எங்கள் - our விடலே—இன்ஞன் —the youngest ஒப்பு இல்—incomparable; matchless ஒருத்தன்—the Peerless One உம்பர்—தேவர்—celestials தில்லே—Thillai; a name of Chidambaram நிருத்தன்—நடனம் ஆடுபவன்—Dancer நின்மலன்—flawless one

I am unable to put up with the life in this body. Hail Sankara Hail the oldest in Sivaloka! Hail the youngest One! Hail Matchless one! Hail the Lord of the celestials! Hail the Dancer at Chidambaram! Hail Flawless one!

போற்றி ஓம் நமச்சிவாய! புயங்கனே மயங்குகின்றேன்!
Potri om Namachchivaaya! puyangganē mayanggugindrēn
போற்றி ஓம் நமச்சிவாய! புகலிடம் பிறிதொன்றில்லே
Potri om Namachchivaaya! pugalidam pirridhondrillai
போற்றி ஓம் நமச்சிவாய! புறமெணப் போக்கல் கண்டாய்
Potri om Namachchivaaya! purramenaip pokkal kanndaay
போற்றி ஓம் நமச்சிவாய! சயசய போற்றி! போற்றி!
Potri om Namachchivaaya! sayasaya potri! potri

போற்றி ஓம் நமச்சிவாய! புயங்கன் என்னும் நடனத்தை ஆடு பவனே! நான் மயங்குகிறேன். போற்றி ஓம் நமச்சிவாய! சேர் வதற்குரிய இடம் வேறு எதுவும் இல்லே. போற்றி ஓம் நமச்சிவாய! என்னேக் கைவிடாதே. போற்றி ஓம் நமச்சிவாய! வெல்வாயாக! வணக்கம்!

புயங்கன் — புயங்கம் என்னும் நடனம் ஆடுபவன் — Dancer of Buyanga, a kind of dance

மயங்கு கிறேன் — I am in delusion புகல் இடம் — சேர்வதற்குரிய இடம் — place of refuge பிறிது — other புறம் போக்கல் — கைவிடாதே — forsake me not சயசய — Victory

Hail Om Na Ma Si Va Ya! Dancer of Buyanga! I am in delusion! Hail Om Namasivaya! No other place of refuge I have! Hail Om Namasivaya! don't forsake me Oh victorious! Hail! Hail!

போற்றி இப் புவனம் நீர்தீக் காலொடு வானம் ஆனுய்! Potri ip puvanam neertheek kaalodu vaanam aanaay! போற்றி எவ்வுயிர்க்கும்தோற்றம் ஆகிநீ தோற்றம் இல்லாய் Potri evvuyirkkum thotram aaginee thotram illaay! போற்றி எல்லாவுயிர்க்கும் ஈருய்! ஈறின்மை ஆனுய்! Potri ellauyirkkum eerray eerrinmai aanaay! போற்றி ஐம்புலன்கள் நின்ணேப் புணர்கிலாப் புணர்கை யானே.

Potri aimpulangall ninnaip punnargillap punnarkkaiyaane.

### திருச்சிற் றம்பலம்

மண், நீர், நெருப்பு, காற்று, வானம் எனும் இவையாக இருப் பவனே போற்றி! எல்லா உயிர்களும் தோன்றுவதற்குக் காரணம் ஆக இருப்பவனே! எப்பொருளிலும் தோன்ருதவனே போற்றி! எல்லா உயிர்களும் முடியும் இடம் ஆக இருப்பவனே! முடிவு என்பது இல்லாதவனே! போற்றி! ஐந்து புலன்களின் சூழ்ச்சி ஒன்றும் பொருந்தாதவனே போற்றி!

புவனம்—மண்—earth கால்—காற்று—wind வானம்—ether; sky உயிர்—living being தோற்றம்—beginning ஈறு—end எல்லா—all ஈறு—without end

ஐம்புலன்—five senses—சுவை, ஒளி, ஊறு, ஓசை, நாற்றம்—taste light, touch, sound, smell

புணர்கிலா — சேரா த—that does not remain

You pervade earth, water, fire, wind and ether, Hail! You're the beginning of every living being; but You do not have a beginning. Hail! You are the end of every being; but You are without end, Hail! The five senses do not abide you, Hail!

### கோயில் திருப்பதிகம்

### திருச்சிற்**ற**ம்பலம்

அன்பினுல் அடியேன் ஆவியோடு யாக்கை
Anbinaal adiyēn aaviyodu yaakkai
ஆனந்தமாய்க் கசிந்து உருக
aanandhamaayk kasindhu uruga
என்பரம் அல்லா இன்னருள் தந்தாய்
Enparam allaa innarull thandhaay
யானிதற்கு இலனெர் கைம்மாறு
yaanidharrku ilanor kaimmaarru

முன்புமாய்ப் பின்பு முழுதுமாய்ப் பரந்த
Munbumaayp pinbu muzhudhumaayp parandha
முத்தனே முடிவிலா முதலே
muththane mudivilaa mudhale
தென்பெருந் துறையாய் சிவபெருமானே
Thenperun thurraiyaay sivaperumaane
சீருடைச் சிவபுரத் தரைசே.
secrudaich sivapurath tharaise.

அன்புகொண்டு அடியேனுடைய உயிரும் உடம்பும் மகிழ்ச்சியோடு கரைந்து உருகுமாறு, என்னுல் பெறமுடியாத இனிமையான திருவருளேக் கொடுத்தாய். இதற்கு நான் ஒரு பதில் உதவியும் செய்ய முடியாது. எல்லார்க்கும் முன்னவனும், முழுப்பொருளாய் பரவி உள்ள முத்தி வடிவு ஆனவனே! முடிவு இல்லாத முதல்வனே தெற்கில் உள்ள திருப்பெருந்துறை என்னும் தலத்தில் உள்ளவனே சிவபெருமுனே! சிறப்புப் பொருந்திய சிவபுரத்துக்கு அரசனே!

அன்பு—love; affection அடியேன்—I, your devotee ஆவி— உயிர்—life; soul யாக்கை—உடம்பு—body ஆனந்தம்—மகிழ்ச்சி—joy சசிந்துஉருக— கரைய—to melt என்பரம் அல்லா--என்னுல் பெற முடியாத—that cannot be

attained by me; that is beyond my control இன்னருள்—sweet Grace யான் இலன் ஓர் கைம்மாறு—I have nothing to recompense முன்பு—anterior பின்பு—posterior முழுதும்—entirely, whole பரந்த—spreading or permeating முத்தன்—முக்டு தருபவன்—Lord—who awards bliss

முடிவிலா—endless முதல்—the first; primal one தென்பெருந்துறையாய் -- Oh Lord of Thirupperunthurai in the south!

சிவபெருமானே—Oh Lord Siva! சீர்—சிறப்பு—renowned அரைசு—King

You showed affection to me; my soul and my body, with ecstatic joy, to melt, you bestowed grace, that cannot be

attained by me. I have nothing to recompense. You are the anterior; you are the posterior; you are the entireth; Thus: you have spread yourself. Oh bestower of bliss! Oh the endless and primal one! Oh Lord of Thirupperunthurai in the south! Oh Lord Siva! Oh King of renowned Sivapuram!

தந்ததுஉன் தன்ணக் கொண்டதுஎன் தன்ணேச் Thandhadha unthannaik konndadhu en thannaich சங்கரா ஆர்கொலோ சதுரர் Sankaraa aarkolo sadhurar அந்தம் ஒன்று இல்லா ஆனந்தம் பெற்றேன் Andham ondru illaa aanandham petrrēn யாது நீ பெற்றது ஒன்று என்பால் yaadhunee petradhu ondru enpaal எந்தையே கோயில் கொண்ட எம்பெருமான் Endhaiye koyil konnda emperumaan திருப்பெரு**ந் துறையுறை** சிவனே thirupperun thurraiyurrai sivanē எந்தையே ஈசா உடல்இடங் கொண்டாய் Endaiye eesaa udalidang konndaay யான் இதற்கு இலனேர் கைம்மாறே. yaan idharrku ilanor kaimmaarre.

திருச்சிற்**றம்பலம்** 

தந்தது உன்னே; கொண்டது என்னே; சங்கரனே!யார் சாமர் த் தியம் உடையவர்? முடிவு இல்லாத ஆனந்தத்தைப் பெற்றேன்; நீ என்னிடம் எதீணப் பெற்றுய்? என் மனத்தையே கோயிலாகக் கொண்ட எம்பெருமானே! திருப்பெருந்துறையில் உள்ள சிவபெரு மானே! என் தந்தையே! ஈசனே! என் உடம்பை நீ இடமாகக் கொண்டாய்; நான் இதற்குப் பதில் செய்ய முடியாதவஞைக இருக் கெறேன்.

தந்தது ---gave சங்கரா—Oh Sankarā சதுரர்—intelligent one —17—

கொண்டது – took ஆர்—யார் – who அந்தம் – இறுதி – end ஆனந்தம்—joy பெற்றேன்—I got யாது—What பெற்றது—that was obtained சிந்தை—மனம்—mind கோயில்—temple எம்பெருமான்—my Lord இடம்—place எந்தையே—Oh my (heavenly) father உடல்—body

You gave yourself; You took myself; Oh Sankara! who is the intelligent one? I got infinite bliss! (In turn) what did you get from me? Oh Lord who made my mind your temple! Oh Lord Siva who is enshrined at Thirupperunthurai! Oh my (heavenly) Father! Oh Easa! you made my body your abode! I have nothing to recompense.

### வாழாப்பத்து

### திருச்சிற்றம்பலம்

பாரொடு விண்ணுய்ப் பரந்த எம்பரனே Paarodu vinnnnaayp parandha emparane பற்று நான் மற்று இலேன் கண்டாய் patru naan matru ilenkanndaay சீரொடு பொ**லி**வாய் சிவபுரத்து அரசே Seerodu polivaay Sivapuraththu arase திருப்பெரும் துறை உறை சிவனே Thirupperum thurrai urrai Sivanē யாரொடு நோகேன் ஆர்க்கு எடுத்து உரைக்கேன் Yaarodu nogen aarkku eduththu uraikken ஆண்டநீ அருளிலே ஆனுல் aanndanee arullilai aanaal வார்கடல் உலகில் வாழ்கிலேன் கண்டாய் Vaarkadal ulagil vazhgilen kanndaay வருக என்று அருள் புரியாயே. varuga endru arull puriyaaye.

மண் உலகமும் விண் உலகமும் பரவி இருக்கிற எம் தஃவனே! எனக்கு வேறு துணே இல்ஃ. சிறப்போடு விளங்குபவனே! சிவ



இறைவன் குதிரைத் தஃவேஞகவந்து அரசனிடம் குதிரைகளே ஒப்பித்தல்

The Lord came as the cavalier and delivered horses to the King லோகத்திலிருக்கும் தஃவேனே! திருப்பெருந் துறையில் வசிக்கின்ற சிவபெருமானே! யாரொடு சொல்லி வருந்துவேன்? யாருக்கு எடுத்துச் சொல்வேன்? நீ என்னே ஆட்கொண்டாய்; ஆஞல் நீ அருள் செய்யவில்லே; பரந்த கடல் சூழ்ந்த உலகில் நான்வாழ முடியாது; 'வருவாயாக' என்று அழைத்து அருள் செய்.

பார்—உலகம்—earth; world விண் —மேல் உலகம் — heaven பரந்த—விரிந்த—pervading எம்பரன்—எம் தஃவென்—my lord பற்று—துணே—support சீர்-சிறப்பு-glory மற்று —வேறு — others பொவிவாய் —விளங்கு பவனே – Oh ever glorious! அரசு—king யாரோடு—with whom நோகேன்—appeal (நோ—actually means suffer) ஆர்க்கு—to whom உரைக்கேன் – report அருள்—grace வார்கடல்—sea-girt வாழ்கிலேன்—cannot live அருள்புரி — bestow grace

Oh my lord pervading this world and heaven! I have no other to support me. O ever glorious! the king of Sivaloka! O Siva residing at Thirupperunthurai! To whom shall I appeal? To whom shall I report? It was you who took me to your fold! But now you do not show me grace. Hence I cannot live in this sea-girt world. Please bid me to go to you and bestow grace.

NOTE; The word 'கண்டாய்' used twice in this stanza and twice in the next does not convey any meaning; be an equivalent of "Look you".



உச்சி வெயிலில் வைகையாற்றின் சுடுகின்ற மணைலில் மாணிக்கவாசகரை நிறுத்தித் துன்பப்படுத்துதல் Manickavasagar was made to stand and suffer at noon on the hot sand of River Vaigai.

பழுதில் தொல்புகழான் பங்க நீ அல்லால் Pazhudhil tholpugazhaan pangga nee allal பற்றுநான் மற்று இலேன் கண்டாய் patrunaan matru ilen kanndaay செழுமதி அணிந்தாய் சிவபுரத்து அரசே Sezhumadhi annindhaay Sivapuraththu arasē திருப்பெருந்துறை உறைசிவனே thirupperundhurrai urrai Sivane தொழுவனே பிறரைத் துதிப்பனே எனக்கோர் Thozhuvano pirraraith thudhippano enakkor துணேஎன நிணேவனே சொல்லாய் thunnai ena ninaivano sollaay மழ வி**டையா**னே வாழ்கிலேன் கண்டாய் Mazha vidaiyaane vaazhgilen kanndaay வருக என்று அருள் புரியாயே. varuga endru arull puriyaaye.

### திருச்சிற்றம்பலம்

குற்றம் இல்லாத பழமையான புகழ் உடையவள் உமை; அந்த உமையை ஒரு பாகத்தில் கொண்டவனே! நீ தவிர எனக்கு வேறு துணே இல்லே. செழிப்பான பிறைனய அணிந்தவனே! சிவலோகத் தில் இருக்கும் தலேவனே! திருபெருந்துறையில் வசிக்கின்ற சிவ பெருமானே! நான் பிறரை வணங்குவேனே? துதிப்பேனே? எனக்கு அவர்கள் துணே என்று நிணப்பேனே? நீயே சொல். இளமையான எருதை வாகனமாக உடையவனே! என்னுல் வாழ முடியாது. 'வருவாயாக' என்று என்னே அழைத்து அருள் செய்.

பழுதுஇல்—குற்றம் இல்லாத—spotless தொல் – பழமையான —old புகழான் – புகழ் உடையவன் — renowned பங்க — பங்கில் உடையவனே — having in one part நீ அல்லால் — except you செழுமதி — செழிப்பான சந்திரன் — crescent moon அணிந்தாய் — சூடினுய் — wore தொழுவனே — வணங்குவனே — shall I bow down? பிறர் — other துதிப்பனே — shall I praise? துணே — mate, aid நினே வனே — shall I consider? சொல்லாய் — please tell மழ — young விடை — bull

Oh Lord having Uma—the spotless and renowned—in Your form! I have no other than you to support me. Oh ye wearer of crescent moon! the king of Sivaloka. Oh Siva residing at Thirupperunthurai! Shall I bow down? Shall I praise others? Shall I consider them as my aid? Please tell me. O Lord riding a young bull! I cannot live! look you! please bid me to go to you and bestow grace.

# அருட்பத்து

### திருச்சிற் றம்பலம்

சோதியே சுடரே சூழொளி விளக்கே Sodiye sudare sūzholli villakke சுரிகுழல் பணேமுலே மடந்தை surikuzhal pannaimulai madandhai பாதியே பரனே பால்கொள் வெண்ணீற்ருய் Paadhiye parane paalkoll vennnneetraay பங்கயத்து அயனும் மால் அறியா panggayaththu ayanum maal arriyaa நீதியே செல்வத் திருப்பெரும் துறையில் Needhiye selvath Thirupperum thurraiyil நிறைமலர்க் குருந்த மேவிய சீர் nirraimalark Kurundha meviya seer ஆதியே அடியேன் ஆதரித்து அழைத்தால் Aadhiye adiyen aadhariththu azhaiththaal அதெந்துவே என்று அருளாயே. adhendduve endru arullaaye.

அளவுக்கு அடங்காத பெரிய ஒளியே! சந்திரன் சூரியண் முதலிய ஒளிகளாக இருப்பவனே! மற்ற ஒளிகள் சூழ்ந்து இருக்கும் விளக்காக இருப்பவனே! சுரிந்த கூந்தலே உடைய உமையை ஒரு பாதியில் உடையவனே! பால் போன்ற நிறம் உடைய வெண்மை யான விபூதியை அணிந்தவனே! தாமரையில் உள்ள பிரமனும். திருமாலும் அறிய முடியாதவனே! நீதியே வடிவு எடுத்தவனே! செல்வம் பொருந்திய திருப்பெருந் துறையில் மலர்கள் நிறைந்த குருந்த மரத்தின் அடியில் வீற்று இருந்தவனே! முழுமுதற் கடவுளே! அடியேன் அன்போடு அழைக்கிறேன். 'அதற்கு என்ன காரணம்' என்று கேட்டு அருள் செய்வாய்!

சோதி-light resplendent சுடர்—light splendour சூழ்ஒளி—light surrounded by சுரிகுழ**ல் —curly locks** மடந்தை—lady (Uma) பாதி—அரை—half பால் கொள்-milk like பால் — milk வெண்ணீறு—விபூதி—white sacred Ash பங். யம் – தாமரை – lotus அயன்—பிரமன்**—**Brahma மால் – விஷ்ணு – Vishnu நீதி—Virtue நிறைமலர்—full of flowers செல்வம்—wealth சீர்—glorious மேவிய—seated அடியேன்—devotee ஆத−the First ஆதரித்து—அன்புடன்—with love அழைத்தால்—if I call அது எந்துவே—why do you call? அருளாய் — bestow grace

Oh Light Resplendent Oh light splendour! ! Oh the Effulgent Light surrounded by luminaries! Oh lord who has given half of your form to the Lady — Uma who has curly locks. Oh the supreme! Oh Lord who smeared His form with white sacred Ash! Oh the virtue Incarnate unperceivable by Brahma on the lotus and Vishnu! At Tirupperundurai under the shade of Kuruntha tree full of flowers, Oh the glorious first you are seated! I, the bond-slave entreat You with love and call you; can't you ask "why do you call me" and bestow grace?

திருந்துவார் பொழில்சூழ் திருப்பெருந் து**றையில்** Thirundhuvaar pozhilsūzh Thirupperun dhurraiyil செழுமலர் குருந்த மேவிய சீர் sezhumalark Kurundha mēviya seer இருந்தவாறு எண்ணி ஏசரு நிணந்திட்டு Irundhavaarru ennnni esarraa ninaindhittu என்னுடை எம்பிரான் என்றென்று ennudai embiraan endrendru அருந்தவா நிணந்தே ஆதரித்து அழைத்தால் Arundhavaaa ninaindhe aadhariththu azhaiththaal அஃேகடல் அதனுளே நின்று alaikadal adanulē nindru பொருந்த வா கயிலே புகுநெறி இதுகாண் Porundha vaa Kayilai pugunerri idhūkaann போதராய் என்று அருளாயே. podharaay endru arullaaye.

### திருச்சிற்**ற**ம்ப**ல**ம்

அழகிய பரந்த பொழில்கள் சூழ்ந்தது திருப்பெருந்துறை. அங்கே செழிப்பான மலர்கள் பொருந்திய குருந்த மரம்—அதன் கீழ் நீ இருந்த நிஃமையை எண்ணினேன் (உன்னுடன் தொடராத) குற்றத்தை முழுதும் நிணத்தேன். 'என்னுடைய தஃவனே' என்று பலமுறை அழைத்தேன்; 'அரிய தவக்கோலம் உடைய வனே' என்று நிணத்தேன். உன்னே அன்போடு அழைக்கிறேன். ''அஃலகளே உடைய கடல் சூழ்ந்த பூமியிலிருந்து கயிஃயை அடைவதற்கு வரி இது பார். வருக'' என்று அருள் செய்வாயாக.

திருந்து—அழகிய—beautiful வார்—பரவிய—extensive பொழில்—தோட்டம்—groves சூழ் –surrounded செழுமலர்—full-blown flowers மேவிய—scated சீர்—glory இருந்தவாறு—இருந்தநிலேமை—state of being scated எண்ணி—நினேத்து—ponder ஏசு—குற்றம்—fault அமு—நீங்காமல்—முழுவதும்—fully என்று என்று – என்று பலமுறை அழைத்து—called several times அரும் தவா—அரிய தவக்கோலம் உடையவனே—One having the sacred saintly form!

அலேகடல்—wavy sea நின்று — இருந்து —from காண் —பார்—look, perceive அது—that, here the earth புகுநெறி—way to enter போதராய் வருக—do come

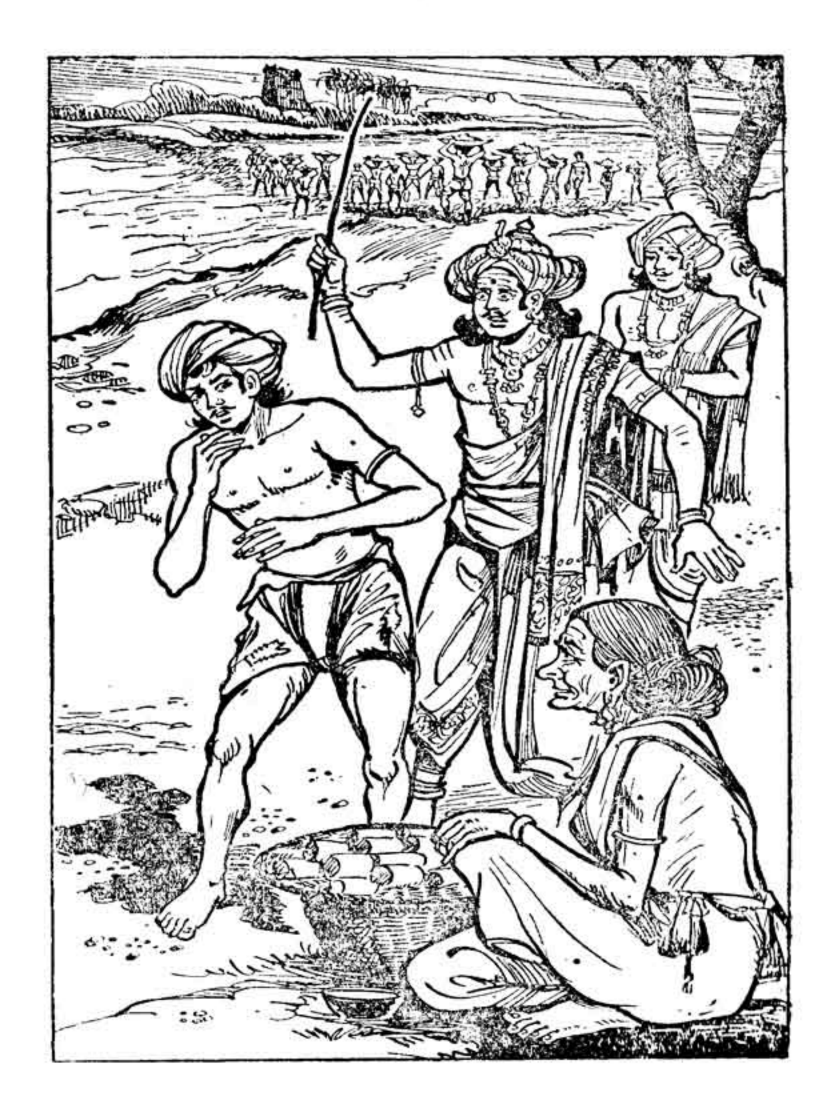
Thirupperunthurai is surrounded by beautiful extensive groves. There under the shade of Kuruntha tree with full blown blossoms, You were seated. This state I pondered over. My fault of not following You, I brooded over. 'Oh my Lord! Oh my Lord', I called several times. Oh Lord with sacred saintly form! I entreated You with love and called You. "From the earth surrounded by wavy sea, please do come. This is the way to enter Kailas! Look"—so tell me and bestow grace.

## திருஅம்மா**ண**

### திருச்சிற்றம்பலம்

பண்சுமந்த பாடல்பரிசு படைத்து அருளும்
Pannsumandha paadalparisu padaiththu arullum
பெண்சுமந்த பாகத்தன் பெம்மான் பெருந்துறையான்
Pennsumandha baagaththan pemmaan perundhurrraiyaan விண்சுமந்த கீர்த்தி வியன்மண் டலத்து ஈசன்
Vinnsumandha keerththi viyanmanndalaththu eesan கண்சுமந்த நெற்றிக் கடவுள் கலிமதுரை
Kansumandha netrik kadavull kalimadhurai
மண்சுமந்து கூலிகொண்டு அக்கோவான் மொத்துண்டு
Mannsumandhu kūlikonndu akkovaan moththunndu
புண்சுமந்த பொன்மேனி பாடுதுங்காண் அம்மானுய்.
Punnsumandha ponmēni paaduthungkann ammaanaay.

இசை பொருந்திய பாடல்களேப் பெற்று அருள் ஆகிய பரிசு அளிப் பான்; (யார் எனில்?) பெண் ஆகிய உமையை ஒரு பாகத்தில் உடையவன்— எம் தஃவேன்— திருப்பெருந்துறையில் இருப்பவள்—



அரசன் வேஃயாளாக வந்த இறைவனேப் பிரம்பால் அடித்தல்
The Lord, who came in the guise of a servant is being struck with a cane by the king.

விண் வரையிலும் பரவிய புகழ் உடையவன்—பெரிய மண்ட லத்துக்குத் தஃவன்-நெற்றியில் கண் பொருந்திய கடவுள்—ஆர வாரம் பொருந்திய மதுரையில் மண் சுமந்தான்—கூலி கொண்டான்—அரசனிடம் அடிபட்டான்—புண் பொருந்திய உடம்பு உடையவன் ஆனுன்; அந்த உடம்பைப் பாடுவோம்! அம்மானும்!

பண்—இசை—music பாடல்—பாட்டு—verse
படைத்து—invent அருளும்—bestow grace
விண் – heaven கீர்த்தி—புகழ்—fame
வியன் மண்டலம்—spacious region
நெற்றி – forehead மண் — mud
சுமந்து—carried கூலி—wage
மொத்துண்டு—was beaten புண்—wound
போன்மேனி—golden body பாடுதும்—shall sing

The prize for verses in music is the bestowal of grace. He carries the damsel in His body. He is my Lord. He is the Lord of Perunthurai—His fame is spread up to Heaven—He is the Lord of spacious regions—He has an eye in His forehead. In Madurai—with various sounds—He carried mud; He received wage; He was beaten by the King and was wounded. We shall sing the wounded Body golden! Oh Ammanay!

பெற்றி பிறர்க்கு அரிய பெம்மான் பெருந்துறையான் Petri pirrarkku ariya pemmaan perundhurraiyaan கொற்றக் குதிரையின்மேல் வந்தருளித் தன் அடியார் Kotrak kudhirainmēl vandharullith than adiyaar குற்றங்கள் நீக்கிக் குணங்கொண்டு கோதாட்டிச் Kutranggall neekkik gunangkonndu kodhaattich சுற்றிய சுற்றத் தொடர் அறுப்பான் தொல்புகழே Sutriya sutrath thodar arruppaan tholpugazhē பற்றியிப் பாசத்தைப் பற்றறநாம் பற்றுவான் Patriyip paasaththaip patrarranaam patruvaan பற்றியபே ரானந்தம் பாடுதுங்காண் அம்மானுய். patriyapē raanandham paadhungkaann ammmaanaay.

**திருச்**சிற்**றம்பலம்** 

பிறரால் அறிய முடியாத தன்மை உடையவன் — திருப்பெருந் துறையில் இருப்பவன் — சிறந்த குதிரையின்மேல் வந்தான்; தன் அடியாருடைய குற்றங்களேப் போக்கினன்; அவர்களுடைய குணங் களே ஏற்றுக் கொண்டான்; சிறப்புச் செய்தான்; சுற்றியுள்ள சுற்றத் தாருடைய தொடர்பை அறுத்தான்; அவனுடைய பழைய புகழைப் பற்றும்படி செய்தான்; இப்பிறவியில் உள்ள பாசங்களே அறச் செய்தான்; பேரானந்தம் பற்றுமாறு செய்தான்; அப் பேரானந்தத்தைப் பாடுவோம்! அம்மானுப்!

பெற்றி — தன்மை — nature

பிறர்—others பெம்மான் – my Lord

கொற்றக்கு திரை—sturdy horse வந்தருளி—came அடியார்—devotees குற்றங்கள்—sins

குணம் - goodness கோதாட்டி—cleansed from sin

சுற்றிய—surrounding சுற்றம்—kin அறுப்பான்—to sever புகழ்—fame

பாசம்—worldly ties பேரானந்தம்—ecstatic joy

He is the Lord whose nature the others cannot perceive. He resides at Perunthurai; He came riding on a sturdy horse; He removed the sins of His devotees; He recognised their goodness; cleansed them from sin. He made us hold fast His fame and cut off the worldly ties; We shall sing the ecstatic joy of Him to whom we cling! Ammanay!

### **நிருப்பள்ளி எழுச்**சி

### திருச்சிற்றம்**ப**லம்

போற்றிஎன் வாழ்முதல் ஆகிய பொருளே
Potri en vaazhmudhal aagiya porullē
புலர்ந்தது பூங்கழற்கு இணேதுணே மலர்கொண்டு
pularndhadhu pūnggazharrku innaithunnaimalarkonndu

ஏற்றிநின் திருமுகத்து எமக்கருள் மலரும் Etrinin thirumugaththu emakkarull malarum எழில்நகை கொண்டுநின் திருவடி தொழுகோம் ezhdnagaikoandunin thiruvada thozhugom சேற்றிதழ்க் கமலங்கள் மலரும்தண் வயல்சூழ் Setridhazhk kamalanggall malarum thannvayalsūzh திருப்பெரும் துறைஉறை சிவபெருமானே thirupperum thurraiurrai sivaperumaans ஏற்றுயர் கொடியுடையாய் எனேயுடையாய் Ētiruyar kodiyudaiyaay enai yudaiyaay எம்பெருமான் பள்ளி எழுந்தருளாயே. emberumaan palllli ezhundharullaayē.

என் வாழ்வுக்கு முதல்ஆக இருக்கிற பெருமானே! (பொழுது)
விடிந்தது; பூப்போன்ற – கழல் அணிந்த — உன் இரண்டு திருவடி
களுக்கு மலர்களேத் தூவி ஏத்துகிறேன். உன் திருமுகத்து அழகிய
புன்னகையைப் பார்த்து உன் திருவடிகளேத் தொழுகிரும்.
சேற்றில் தோன்றும் — இதழ்களே உடைய — தாமரைகள் மலர்கின்ற
குளிர்ந்த வயல்கள் சூழ்ந்தது திருப்பெருந்துறை; அத்தலத்தில்
இருக்கின்ற சிவபெருமானே! உயர்ந்த இடபக்கொடியை உடைய
வனே! என்னே (அடிமையாக) உடையவனே! எம்பெருமானே!
பள்ளிகொள்வதில் இருந்து எழுவாயாக!

வாழ்வு—life முதல்—capital

பொருள் — Lord புலர்ந்தது – dawned

பூ—flower like கழல்—anklet (feet)

இணே—twain மலர்—flowers ஏற்றி—strew

திருமுகம்—holy face அருள்—grace

எழில்நகை—beautiful smile

திருவடி—holy feet தொழுவோம்—we shall worship

சேறு—mud இதழ்—petals

கமலங்கள் — lotuses மலரும் — flowering

வயல்—fields ஏற்று உயர்கொடி—bull banner

எனே உடையாய்—Oh possessor of myself!

எம்பெருமான் – Oh my Lord

பள்ளி எழுந்தருளாய்—please wake up.

Oh Lord who is the capital of my life! Hail. It is now dawn; To your lotus feet, I strew flowers (and adore). Seeing your smile in your face that bestows grace, we worship your

holy feet. Thirupperunthurrai is surrounded by fields where the petalled lotuses blossom. Oh Lord Siva enshrined at Thirupperunturrai! Oh Lord having the bull banner! Oh, possessor of myself! Oh my Lord! Please wake up!

புவனியில் போய்ப் பிறவாமையில் நாள்நாம் Buvaniyil poyp pirravaamaliyil naalinaam போக்குகின்ளும் அவமே இந்தப் பூமி pokkugindrom avame indha Būmi சிவனுய்யக் கொள்கின்றவாறு என்று நோக்கித் Sivanuyyak kollgindravaarru endru nokkith திருப்பெரும்துறை உறைவாய் திருமாலாம் thirupperum dhurrai urraivaay thirumaalaam அவன் விருப்பு எய்தவும் மலரவன் ஆசைப் Avan viruppu eydhavum malaravan aasaip படவும் நின் அலர்ந்த மெய்க்கருணேயும் நீயும் padavum nin alarndha meykkarunnaiyum neeyum அவனியில் புகுந்து எமை ஆட்கொள்ள வல்லாய் Avaniyil pugundhu emai aatkolla vallaay ஆரமுதே பள்ளி எழுந்து அருளாயே. aaramudhe palllli ezhundhu arullaaye.

### திருச்சிற்றம்பலம்

திருப்பெருந்துறையில் இருப்பவனே! ''இந்த நில உலகத்தில் போய்ப் பிறக்காமல் நம்முடைய நாட்களே வீணுகக் கழிக்கிரும்; இந்தப்பூமி சிவன் நம்மை ஆட்கொள்வதற்கு உரியவழி''—என்று பார்த்துத் திருமால் விருப்பத்தை அடைகிருன்; பிரமன் ஆசைப் படுகிருன்; உன் கருணேயும் (அருட் சக்தியும்) நீயும் உலகத்தில் புகுந்து எங்களே ஆட்கொள்ள வல்லமை உடையை! அரிய அமுதமே! பள்ளி கொள்வதனின்று எழுவாயாக.

புவனி – earth
நாள் – days
அவமே போக்குகெள்ளும் – spending; wasting
பூமி — earth
உய்ய — to be redeemed
ஆறு — way
நோக்கி — seeing

திருமால்— Vishnu விருப்பு—ஆசை—liking மலரவன்—பிரமன்—Brahma அலர்ந்த —blossoming —bestowing மெய்—true கருணு—grace மெய்க்கருணே—அருள்சக்தி—Uma அவனி —earth ஆட்கொள்ள—to bless புகுந்து —to enter (condescend)

Oh Lord enshrined at Tirupperunthurai! "Not taking birth in the earth, we are wasting our time; The earth is the way to obtain the grace of Siva" - so, saying Vishnu longs for and Brahma too. Oh Lord capable of condescending on earth with the true grace (Uma) and bestow grace on us. Oh rare ambrosia! Please wake up!

## நீத்தல் விண்ணப்பம்

திருச்சிற்**றம்பல**ம்

கடையவ னேணேக் கருணேயினுல் Kadaiyava nenaik karunnaiyinaal கலந்து ஆண்டு கொண்ட kalandhu aanndu konnda விடையவனே விட்டிடுதி கண்டாய் Vidaiyavanē vittidudhi kanndaay விறல் வேங்கையின் தோல் virral venggaiyin thol உடையவ னேமன்னும் உத்தர Udaiyavane mannum uththara கோசமங் கைக்கு அரசே kosa manggaikku arase சடைய வனே தளர்ந்தேன் எம்பிரான் Sadaiyavanë thallarddhen embiraan என்ணேத் தாங்கிக் கொள்ளே. ennaith thaanggik kolllle.

கடைசியில் இருக்கும் என்னே, கருணேயால் கலந்து ஆண்டு கொண்டவனே! எருதை வாகனமாக உடையவனே! என்னே விடாதே! வலிமை பொருந்திய புலித்தோலே உடுத்திக் கொண்ட வனே! நிலேபெற்ற உத்தரகோச மங்கை என்னும் தலத்துக்கு அரசே! சடை உடையவனே? தளர்ச்சி அடைந்தேன். எம்பெரு மானே! என்னேத் தாங்கிக் கொள்வாயாக!

கடையவனே—the smallest fry கருணேயினல்—by grace கலந்து—intermixed; mingled விடையவனே—Oh rider of a bull விட்டுடுது—(Don't) forsake me! கண்டாய்—expletive விறல்—வலிமைபொருந்திய—strong வேங்கையின் தோல்—புலித்தோல்—tiger's skin உடையவன்—possessor மன்னும்—நிலேபெற்ற—eternal அரசு—king சடையவன்—one with matted locks தளர்ந்தேன்—became exhausted தாங்கிக்கொள்—hold me up

I am the lower most one. By grace you mingled with me and took me under your guardianship. Oh rider of a bull! Forsake me not. Oh Lord who is robed in tiger's skin! Oh King of the eternal Uththara Kosamangai! Oh Lord with matted locks! I have become exhausted. Oh my Lord! Please hold me up.

ஏசினும் யான் உன்னே யேத்தினும் Esinum yaan unnai yeththinum என் பிழைக்கே குழைந்து en pizhaikka kuzhaindhu வேசறு வேணே விடுதி கண்டாய் Vesarru venai vidudhi kanndaay செம் பவள வெற்பின் கமை pavalla verrpin தேசுடை யாய் என்னே ஆளுடை
Thēsudaiyaay ennai aalludai
யாய் சிற்றுயிர்க்கு இரங்கிக்
yaay sitruyirrkku irangik
காய்சின ஆலமுண் டாய்
kaaysina aalam unndaay
அமுது உண்ணக் கடையவனே.
Amudhu unnnnak kadaiyavanē

### திருச்**சிற்ற**ம்பலம்

உன்னே இகழ்ந்து பேசினுலும், புகழ்ந்தாலும் நான் செய்யும் பிழைகளுக்கு மனம் கரைந்து வருந்துகிறேன்; என்னே விடாதே! சிவந்த பவழ மலேயின் ஒளி உடையவனே! என்னே ஆட்கொண்ட வனே! சிறிய உயிர்கள் ஆகிய தேவர்கள் அமுதம் உண்ணு வதற்காக மனம் இரங்கி வருத்துவதும் கோபம் உடையதுமான விஷத்தை உண்டவனே! யான் கடையவன்.

ஏசினும்—(even though I) defame பிழை—sin ஏத்தினும்—whether I praise ஏசறுவேன்—I repent குழைந்து—melt செம்பவளம்—red coral விடுதி—forsake me (not) தேசு—brightness வெற்பு—mountain இரங்கி—pitying சிற்றுயிர்—low creatures—the celestials ஆலம்—poison உண்டாய்—devoured

Although I defame you or praise you, I repent for my sins and melt. Forsake me not! Oh Lord having the brightness of a coral mountain! Oh Lord who took me under your guardianship! Oh Lord who devoured poison for the sake of puny creatures (the celestials)

# பிடித்த பத்து

### திருச்சிற்**றம்பலம்**

அம்மையே அப்பா ஒப்பிலா மணியே Ammaiye appaa oppilaa manniye அன்பினில் விளேந்த ஆரமுதே anbinil villaindha aaramudhē பொய்ம்மையே பெருக்கிப் பொழுதிணச் சுருக்கும் Poymmaiye perukkip pozhudhinaich churukkum புழுத்த‰ப் பு‰யனேன் தனக்குச் puzhuththalaip pulaiyanen thanakkuch செம்மையே ஆய சிவபதம் அளித்த Semmaiyē aaya sivapadham alliththa செல்வமே சிவபெருமானே selvamē sivaperumaanē இம்மையே உன்ணச் சிக்கெனப் பிடித்தேன் Immaiye unnaich chikkenap pidithen எங்கு எழுந்து அருளுவது இனியே enggu ezhundhu arulluvadhu iniyē.

எல்லா உயிர்களுக்கும் தாயாக உள்ளவனே! தகப்பஞைக உள்ள வனே! ஒப்பு இல்லாத மணியே! அன்பு (என்னும் கடலில்) விளேந்த அருமையான அமுதே! பொய்யானது உலக வாழ்க்கை; இதைப் பெருக்குகிறேன்; மெய்யான வாழ்க்கைக்கு உரிய பொழுதினேச் குருக்குகிறேன்; பரிசுத்தம் இல்லாதவஞைய எனக்குச் செம்மை யாகிய சிவபதத்தைக் கொடுத்து அருளிய செல்வமே! சிவ பெருமானே! இப்பிறவியிலேயே உன்னே உறுதியாகப் பிடித்தேன் நீ என்னே விட்டு இனி எங்கே போவாய்!

அம்மையே—O heavenly Mother அப்பா—O heavenly Father ஒப்பு இலா—matchless மணி—gem அன்பு—love; affection ஆர் அமுது—அருமையான அமிர்தம்—rare ambrosia பொய்ம்மை—பொய்யான வாழ்க்கை—illusive worldly life பொழுது—மெய்யான வாழ்க்கைக்குரிய நேரம்—

Time to elevate the soul

சருக்கும் – குறைக்கும்; வீணுக்கும் – waste away

புழுத்தவேப் புவேயனேன் — impure low person செம்மை — சிறந்தது — worthy சிவபதம் — Siva bliss இம்மை — இப்பிறவி — this birth சிக்கெனப் பிடித்தேன் — seized you எங்கு — where எழுந்தருளுவது — do you go

Oh Heavenly Mother! Oh Heavenly Father! Oh Matchless gem! Oh Ambrosia that arose out of love for You! I devote more time for the illusive worldly life; but I waste away the time allotted for elevating the soul Lo! I am an impure low person! To me, you bestowed esteemed Siva Bliss. Oh wealthy (of grace)! Oh Lord Siva! In this birth I seized you. Where would you go?

பால் நிணேந்து ஊட்டும் தாயினும் சாலப் Paal ninaindhu üttum thaayinum saalap பரிந்து நீ பாவியேன் உடைய parindhu nee paviyen udaiya ஊனிணே உருக்கி உள்ளொளி பெருக்கி Oninai urukki ulllloli perukki உலப்பிலா ஆனந்தம் ஆய ulappilaa aanandam aaya தேனிணேச் சொரிந்து புற**ம்**புறம் திரிந்த Theninaich chorindhu purrampurram thirindha செல்வமே சிவபெருமானே selvame sivaperumaane யான் உணத் தொடர்ந்து சிக்கெனப் பிடித்தேன் Yaan unaith thodarndhu chikkenap pidiththen எங்கெழுந்து அருளுவது இனியே. enggezhundhu arulluvadhu iniyē.

# திருச்சிற்**றம்பல**ம்

சிறு குழந்தைக்குத் தாய் அதன் பசியை அறிந்து பால் கொடுப் பாள். அத்தாயைக் காட்டிலும் அன்பு கொண்டு, நீ பாவி ஆகிய என்னுடைய ஊனே உருக்கினுப; என் உள்ளே ஒளி பெருக்கினுய்: அழிவு இல்லாத ஆனந்தம் ஆகிய தேணேச் சொரிந்தாய்; வெளி யிலேயும் இங்ஙனமே (நன்மைகள் செய்தாய்) அருள் ஆகிய செல் வத்தைத் தருபவனே! சிவபெருமானே! நான் உன்னேத் தொடர்ந்து உறுதியாகப் பிடித்தேன் என்னே விட்டு நீ இனி எங்கே போவாய்?

பால்-milk

நினேந்து ஊட்டும்—think and feed தாயினும்—more than the mother

சால—மிக—much

பரிந்து – மிகவும் இரங்கி – pitied

பாவியேன் — sinner

ஊன் — தசை —flesh

உருக்கி—melted (purified)

உள் ஒளி—inward light

பெருக்கி—increase

உலப்பிலா—அழிவுஇல்லா த—imperishable

ஆனந்தம்—Bliss

தேன்-honey

தொடர்ந்து—follow

The Mother would feed the child with milk (perceiving its hunger.) More than the mother you pitied me. You purified the flesh. You increased the inward light. You caused to flow the honey of imperishable bliss. In this you transformed my outward body. Oh wealth (of grace) Oh Lord Siva! I followed and seized you. Where would you go?

### திருவெம்பாவை

### திருச்சிற்**றம்ப**லம்

ஆதியும் அந்தமும் இல்லா அரும்பெரும் Aadhiyum andhamum illaa arumperum

சோதியையாம்பாடக்கேட்டேயும்வாள் தடங்கண் sodhiyai yaampaadak keteyum vallthadanggann மாதே வளருதியோ? வன்செவியோ நின்செவிதான்? Maadhe vallarudhiyo vanseviyo ninsevidhaan

மாடுதவன் வார்கழல்கள் வாழ்த் திய வாழ்த்

தொலிபோய்

maadhevan vaarkazhalgall vaazhththiya vaazhththolipoy வீதிவாய்க் கேட்டலுமே விம்மிவிம்மி மெய்மறந்து
Veedhivaayk kettalume vimmivimmi mey mainandhu
போதார் அமளியின்மேல் நின்றும் புரண்டிங்ஙன்
pōdhaar amalliyinmel nindrum puranndinggan
ஏதேனும் ஆகாள் கிடந்தாள் என்னே என்னே
Edhenum aagaall kidandhaall enne enne
ஈதே என்தோழி பரிசேலோர் எம்பாவாய்!
eedhe enthozhi pariselor embaavaay.

முதலும் முடிவும் இல்லா தவன்! அரிய பெரிய ஒளி! இத்தகைய இரைவணே நாங்கள் பாடினேம்; நீயும் கேட்டாய்; கேட்டும் ஒளி போருந்திய பெரிய கண்களே உடைய பெண்ணே! நீ தூங்குகிருயா? வலிய காதோ உன் காது? (என்று கூறி எழுப்பினர்; அவள் எழ வில்லே; பின் தமக்குள் கூறியது) சிவபெருமானுடைய பெரிய திரு வடிகளே வாழ்த்தினேம்; அந்த வாழ்த்து ஒலி சென்று வீதியில் கேட்டது; (அவ்வொலி) கேட்டதும் விம்மினுள்; உடம்பு மறந் தாள்: மலர்கள் நிறைந்த படுக்கையில் புரண்டாள்; ஒரு சிறிதும் நமக்குத் தொடர்பு இல்லாமல் கிடந்தாள்; இது என்ன அதிசயம்! இதுவோ நம் தோழியின் நிலேமை! எம்பாவையே!

```
- the Beginning
                               அந்தம்—the End
இல்லா—without
அரும் பெரும் சோதி—great effulgent light
பாட—sang
கேட்டேயும்—கேட்டபிறகும்—even after hearing
வாள் — ஒளி — bright
தடங் கண்—பெரிய கண்—large eyes
மாது—பெண்—damsel
வளருதியோ—தூங்குகிறுயா?—are you sleeping?
வன்செவி—hard ears
                               மா தேவன்—Lord of Lords
வார்கழல்—big anklets (big Feet)
வாழ்த்து ஒலி—the sound of praise
வீதிவாய்—தெருவில்—in the street
விம்மி விம்மி—weep
                         மெய் மறந்து—forgetting one self
போது—flowers
                         அமளி—couch
```

புரண்டு—rolled இங்ஙன்—here பெந்தாள்—lay down ஈதே—is this? பரிசு—state

He is without the beginning and the end; He is the great effulgent Light; Him we sang; you heard. Oh damsel having bright large eyes ! Are you sleeping? Are your ears hard? (So saying they tried to wake her. She did not wake up; hence they spoke among themselves). We are praising the big anklets of the Lord of Lords. The sound of praise has passed through the street. On hearing the sound—she began to weep; she forgot herself; she rolled on the flowery couch. Thus she lay down unconnected with us. Is this her state! Empavaay

போற்றி அருளுகநின் ஆதியாம் பாதமலர்!
Potri arulluga nin aadhiyaam paadhamalar
போற்றி அருளுகநின் அந்தமாம் செந்தளிர்கள்
potri arulluga nin andhamaam senthallirgall
போற்றி எல்லா உயிர்க்கும் தோற்றமாம் பொற்பாதம்!
Potri ella uyirkkum thotramaam porrppaadham
போற்றி எல்லா உயிர்க்கும் போகமாம்
போற்றி எல்லா உயிர்க்கும் போகமாம்

potri ella uyirkkum bogamaam pūnggkazhalgall போற்றி எல்லா உயிர்க்கும் ஈரும் இணையடிகள் ! potri ella uyirkkum eerraam innaiyadigall

போற்றி மால் நான்முகனும் காணுத புண்டரிகம் potri maal naanmuganum kaannaadha punndarigam போற்றி யாம்உய்ய ஆட்கொண்டு அருளும் பொன் மலர்கள்!

potri yaamuyya aatkonndu arullum ponmalargall போற்றியாம்மார்கழி நீர் ஆடேலோர் எம்பாவாய் potri yaam maargazhi neer aadelor embaavaay, எல்லாவற்றுக்கும் முதல் ஆகிய உன் திருவடி மலர்களேப் போற்று கின்றேன்! எல்லாவற்றுக்கும் முடிவு ஆகிய சிவந்த தளிர்போன்ற திருவடிகளேப் போற்றுகிறேன்! அவை நமக்கு அருள் செய்யட்டும்! எல்லா உயிர்களின் தோற்றத்திற்கும் காரணம் ஆகிய உன் பொன் போன்ற திருவடிகளின் தோற்றத்திற்கும் காரணம் ஆகிய உன் பொன் போன்ற திருவடிகளேப் போற்றுகிறேன்! எல்லா உயிர்களுக்கும் போகம் தருகிற உன் மலர் போன்ற கழல்களேப் போற்றுகிறேன்! எல்லா உயிர்களுக்கும் இறுதியைச் செய்கிற உன் இரண்டு திருவடிகளேப் போற்றுகிறேன்; திருமாலும் பிரமனும் காணமுடியாத தாமரை மலர் போன்ற திருவடிகளேப் போற்றுகிறேன்! நாங்கள் யாவரும் உய்தி அடையுமாறு ஆட்கொள்ளும் பொன்மலர் பேரை திருவடிகளேப் போற்றுகிறேன்! (இங்ஙனம் துதித்து) நாம் மார்கழி நீர் ஆடுவோம் ஆக! எம்பாவாய்!

போற்றி—all praise be அருளுக—be gracious ஆதி—முதல்—the beginning பாதம்— திருவடி—Feet மலர்-பூ-flower அந்தம்—the end செந்தளிர்—reddish sprout எல்லா—all உயிர்—life; soul தோற்றம்—source பொ**ன்—**golden போகம்—enjoyment பூங்கழல்—flowery anklets (feet) -Fm - the end இ‱—two நான்முகன்-four faced Brahma புண்டரிகம் — தாமரை — lotus (here feet) நீர் ஆடல்—Bathe உய்ய—to be saved

All praise be to the flowery Feet which are the Beginning; All praise be to the reddish sprouts which are the End! Let them bestow grace on us! All praise be to the golden Feet which are the source of all souls! All praise be to the flowery Anklets which are the enjoyments of all souls! All praise be to the two Feet which are the End of all souls! All praise be to the Lotus (Feet)that Vishnu and the four-faced Brahma could not see! All praise be to the golden Flower like feet which save us all! All praise be to the sacred bath in the month of Maargazhi! Empavaay!

## **ந**ருக்கழுக்குன்றப் பதிகம்

### திருச்சிற்றம்**பலம்**

பிணக்கு இலாதபெ ருந்து றைப்பெரு Pinnakku ilaadha perundthurraip peru மான்உன் மைங்கள் பேசுவார்க்கு maanun naamanggall pesuvaarkku இணக்கு இலாததோர் இன்ப மேவரும் Innakku ilaadhadhor inbame varum துன்பமே துடைத்து எம்பிரான் thunbame thudaiththu embiraan உணக்கு இலாததோர் வித்து மேல்விள Unnakku ilaadhadhor viththu melvillai யாமல் என்விண யொத்தபின் yaamal envinai yoththapin கணக்கி லாத்திருக் கோல நீ வந்து Kannakkilaath thirukkola nee vandhu காட்டி னுய்கழுக் குன்றிலே. Kaattinaay kazhuk kundrile

### <u>திருச்சிற்றம்பலம்</u>

தடுமாற்றம் இல்லாதவர் (உண் அடியார்கள்). திருப்பெருந்துறை யில் உள்ள பெருமானே! உன் திருப்பெயரைக் கூறுபவருக்குக் குறையாத இன்பம் வந்து சேரும்; துண்பம் நீங்கும். எம் பெரு மானே! உலர்தல் இல்லாதது—விதை போன்றது—முன் பிறவி களில் செய்த விணே; அவ்வினேகள் இன்னும் வளராதவாறு இரு வினே ஒப்பு ஏற்பட்டது; இந்த நிலே வந்ததும் உனது அழகிய வடி வத்தை நீ திருக்கமுக்குன்றத்தில் காட்டினும்!

பிணக்கு — தடுமாற்றம் — perturbation நாமங்கள் – பெயர்கள் — names இணக்கு இலாத — குறையாத இன்பம் — மடுழ்ச்சி — joy துடைத்து — ellace துன்பம் — sorrow உணக்கு இலாத — உலராத — not dried up வித்து –விதை — seed வினேயொத்தல்—இருவினேஒப்பு—balanced state of the soul in which it takes an attitude of perfect equanimity towards good and evil deeds.

கணக்கிலா—countless

திருக்கோலம்—வடிவம் —form

(The devotees) are unperturbed. Oh Lord of Perunthurai! To those who chant Your name, ecstatic joy befalls; all sorrows be removed. My deeds—not dried up—like a seed—will no longer be effective; for they have become balanced. Then You appeared and exhibited Your countless forms at Thirukkalukkunram.

# அச்சப்பத்து

# திருச்சிற்**றம்**பலம்

புற்றில் வாளரவும் அஞ்சேன் Putril vaallaravum anjen பொய்யர்தம் மெய்யும் அஞ்சேன் poyyartham meyyum anjen கற்றைவார் சடையெம் அண்ணல் Katraivaar sadiyem annnnal கண்ணுதல் பாதம் நண்ணி kannnudhal paadham nannnui மற்றுமோர் தெய்வம் தன்ண Matrumor dheyvam thannai உண்டென நிணந்துஎம் பெம்மாற் unndena ninaindhu empemmaarr கற்றிலா தவரைக் கண்டால் Katrilaa dhavaraik kanndaal அம்மநாம் அஞ்சுமாறே. amma naam anjumaare.

## திருச்சிற்றம்பலம்

புற்றிலுள்ள கொடிய பாம்புக்குப் பயப்பட மாட்டேன்; பொய்யே பேசுபவர் மெய்யே பேசினுலும் அதற்கும் பயப்படமாட்டேன்; நீண்டே சடைத்தொகுதியை உடைய த%வேன்---நெற்றியில் கண் உடையவன்—அவனுடைய திருவடிகளே அடைந்தும்—வேறு ஒரு தெய்வம் உண்டு என்று நிணேத்து, எம்பெருமாணப் பற்றி அறியா **தவரைக் கண்டால்—**நாம் அவரைப் பார்த்துப் பயப்படு**க**ரும்.

புற்று—ant hill

வாள்—dangerous

அரவு—snake

அஞ்சேன்—I do not fear

பொய்யர்—பொய் பேசுபவர்—the untrue

மெய்—உண்மை—truth

கற்றை—தொகுதி—cluster

அண்ணல்—தஃவன்—Lord

கண்ணு தல் — நெற்றியில் கண் உடையவர் — Having an eye in the forehead

பாதம் - திருவடி - Feet

தெய்வம்—God

உண்டு—exists

நினேந்து—think

எம்பெருமான்—my Lord

கற்றிலா தவர்—unlearned

அஞ்சுமாறே—to fear

I fear not the I fear not the dangerous snake in the ant hill. truth of the untrue. He is my Lord with matted locks, with an eye in his forehead. His Feet I approach. If one should sustain the existence of another God, Oh ! I fear them who have not learnt of my Lord.

# **தி**ருப்பூவல்லி

#### தி**ருச்சி**ற்**றம்ப**லம்

இணே ஆர் திருவடி என் தஃமேல் வைத்தலுமே Innai aar Thiruvadi en thalaimel vaiththalume துணே ஆன சுற்றங்கள் அத்தணயும் துறந்து ஒழிந்தேன் Thunnai aana sutranggall aththanaiyum thurrandhu ozhindhen

அணே ஆர் புனல் தில்2ல அம்பலத்தே ஆடுகின்ற Annai aar punal Thillai ambalaththe aadugindra பு&ண ஆளன் சீர் பாடிப் பூ அல்லி கொய்யாமோ ! Punnai aallan seer paadip pū alli koyyaamo !

உன் இரண்டு திருவடிகளேயும் என் த‰மேல் வைத்தாய் அப் பொழுது எனக்கு உதவியாக இருக்கிற எல்லாவற்றையும் விட்டு விட்டேன். அணே பொருந்திய வெள்ளம் சூழ்ந்த

சிற்றம்பலத்தில் ஆடுகின்றவன்—எனக்குப் புணே ஆக இருக்கின் றவன்—அந்த இறைவனுடைய பெருமைகளேப் பாடுவோம்! அல்லிப் பூக்களேப் பறிப்போமாக!

@am—twain, two திருவடி—holy feet த**ஃ** — head வைத்தலும்—while placed துணே—help சுற்றங்கள்—relatives அத்தணயும்—all துறந்து ஒழிந்தேன்—abandoned அணே—anicut புனல்—floods தல்‰—Chidambaram அம்பலம்—Hall ஆடுகின்ற—dancing புணே — a boat சீர்—புகழ்—fame பூ அவ்லி —flower called Alli கொய்—to pluck; gather

You placed your two feet over my head. At once I abandoned everything that seemed to be of help to me. You dance in the Hall at Thillai (Chidambaram) surrounded by waters. He is a boat (to cross the ocean of birth). His fame I sing and pluck the Alli flowers.

அத்தி உரித்து அது போர்த்து அருளும் பெருந்துறையான் Aththi uriththu adhu porththu arullum Perundthurraiyaan பித்த வடிவு கொண்டு இவ்வுலகில் பிள்ளேயும் ஆம் Piththa vadivu konndu ivvulagil pillllaiyum aam முத்தி முழுமுதல் உத்தரகோசமங்கை வள்ளல் Muththi muzhumudhal Uththarakosamanggai vallllal புத்தி புகுந்தவா பூ அல்லி கொய்யாமோ! Puththi pugundhavaa pū alli koyyaamo!

#### திருச்சி*ற்* றம்பலம்

யானத் தோலே உரித்து அதனேப் போர்த்திக் கொண்டோன்;அவன் திருப்பெருந்துறையில் இருக்கும் சிவன் ஆவான். அவன் பித்தன் போன்ற வடிவைக் கொண்டவன்; இந்த உலகத்தில் குழந்தை யாகவும் இருப்பான். அவனே முத்தி தருவதற்குத் தவேவன். உத்தரகோச மங்கை என்ற தலத்தில் வள்ளல் ஆக விளங்குபவன். அவன் என் சித்தத்தில் புகுந்தான். அவன் புகுந்த விதத்தைப் பாடிக் கொண்டே அல்லிப்பூக்களேப் பறிப்போமாக! அத்தி—elephant உரித்து—to strip off the skin; peel

போர்த்து—to cover oneself

பெருந்துறையான்—the Lord of Perunthurai; Thirupperunthurai is now called Aavudaiyar Koil in Thanjavur district.

பித்த வடிவு -the form of a mad man

கொண்டு — to take

உலகு—world

பிள்ள—child

முத்தி-beatitude; supreme bliss

முழுமுதல்—the first & the Lord

உத்தரகோச மங்கை—the name of a place near Ramanathapuram

வள்ளல்-benefactor

புத்தி-mind

He peeled the skin of an elephant and covered Himself. He is the Lord at Tirupperunthurai. He takes the form of a mad man. He will also become a child in this world. He is the Lord who blesses us with supreme bliss. He is the benefactor residing at Uttarakosamangai. He entered my mind. We shall sing the mode of entry and pluck the Alli flower.

# திருப்ப**டை**யாட்சி

#### திருச்சிற்*ற*ம்**ப**லம்

கண்கள் இரண்டும் அவன் கழல் கண்டு களிப்பன ஆகாதே Kanngall iranndum avan kazhal kanndu kallippana aagaadhē காரிகையார்கள் தம்வாழ்வில் என் வாழ்வு கடைப்படும்

அகாதே

kaaarigaiyaargall tham vaazhvil envaazhvu kadaippadum aagaadhe

மண்களில் வந்து பிறந்திடுமாறு மறந்திடும் ஆகாதே Manngallil vandhu pirrandhidumaarru marrandhidum

aagaadhē

மால்அறியா மலர்ப் பாதம் இரண்டும் வணங்குதும்

ஆகாதே

maalarriyaa malarp paadham iranndum vannangudhum aagaadhē பண் களிகூர்தரு பாடலொடு ஆடல் பயின்றிடும் ஆகாதே Pann kallikūrtharu paadalodu aadal payindridum aagaadha பாண்டி நன்ஞடு உடையான் படை ஆட்சிகள் பாடுதும் ஆகாதே

paanndi nannaadu udaiyaan padai aatchigall paadudhum aagaadhe

விண்களி கூர்வதோர் வேதகம் வந்து வெளிப்படும் ஆகாதே

Vinnkalli kūrvadhōr vedhagam vandhu vellippadum aagaadhē மீன்வ**ஃல்** வீசிய கானவன் வந்து வெளிப்படும் ஆயிடிலே meenvalai veesiya kaanavan vandhu vellippadum aayidilē

#### திருச்சிற்றம்பலம்

என் இரண்டு கண்களும் அவனுடைய திருவடிகளேப் பார்த்து மகிழும் அல்லவா? பெண்கள் வாழ்வு கணவன் வழிச் செல்லும் தன்மை உடையது; அதுபோல் என் வாழ்வும் இறை வழியில் செல் வதாக ஆகும் அல்லவா? மண் உலகில் வந்து பிறத்தல் என்பதை மறக்கலாம் அல்லவா? திருமால் அறியாத மலர் போன்ற திரு வடிகள் இரண்டையும் வணங்கலாம் அல்லவா? இசை பொருந்தி மகிழ்ச்சி தருவது பாடல்; அவற்றுடன் நடனம் ஆடுவதும் நடைபெறும் அல்லவா? நல்ல பாண்டிய நாட்டையே தனது நாடாக உடையவன் சிவபெருமான்; அவனுடைய தொண்டர் கூட்டத்தைப் பாடலாம் அல்லவா? தேவர்களும் மகிழும்படி திருவருட் செயல்கள் என் இடம் வெளிப்படும் அல்லவா? வலே வீசி மீன்களேப் பிடிக்கும் செம்படவன் ஆக வந்த இறைவன், மறுபடியும் வெளிப்பட்டுவந்து அருள் செய்தால்.

களிப்பன—மகிழும்—will feel glad (or) be joyful ஆகாதே—will it not காரிகையார்கள்—பெண்கள்—women வாழ்வு—life கடைப்படும்—follow மண்கள்—earth பிறந்திடுமாறு —way of birth மறந்திடும்—will forget மவர்ப்பாதம்—flower like Feet வணங்குதும்—bow down; worship பண்—இசை—music களிகூர் தரு—மகிழ்ச்சி தருகிற—that gives pleasure பாடல்—song ஆடல்—dance பயின்றிடும்—perform நன்குடு—good country படை ஆட்சிகள்—army (of the devotees)
பாடுதும்—sing விண்—heaven
களிகூர்வது — feel pleasure
வேதகம்—acts of grace; mystic Feet
வெளிப்படும் —should appear மீன்—fish
வடைnet வீசிய—casting
கானவன்—செம்படவன்—fisherman

Would not my two eyes see His Anklet (Feet) and feel joy? The life of ladies is to follow the path of their husbands; like wise, would not my life follow the Lord's path? Would not I forget the way of birth in this earth? Would not I worship His two flower like Feet not seen by Vishnu? Would not I perform the dances with musical songs that give pleasure? Would not I sing in praise of the army of the devotees of the Lord who owns the Pandya country? Would not acts of Grace (of the mystic Feet of the Lord) be visible?—If the Lord who came in the form of a fisherman and cast His net, should appear once again!

சங்கு திரண்டு முரன்று எழும் ஓசை தழைப்பன ஆகாதே Sangu thiranndu muranndu ezhum osai thazhaippanaa agaadhe சாதி விடாத குணங்கள் நம்மோடு சலித்திடும் ஆகாதே saadhi vidaadha gunnangall nammodu saliththidum aagaadhe அங்கிது நன்றிது நன்று எனும் மாயை அடங்கிடும்ஆகாதே angidhu nandridhu nandru enum maayai adangidum aagaadhe ஆசை எலாம் அடியார் அடியோம் எனும் அத்தண

aasai claam adiyaar adiyom enum aththanai aagaadhe செங்கயல் ஒண்கண் மடந்தையர் சிந்தை தியேப்பன ஆகாதே

sengkayal onnkann madandhaiyar sindhai thillaippana aagaadha

சீர் அடியார்கள் சிவானுபவங்கள் தேர்ந்திடும் ஆகாதே seer adiyaargall sivanbha vgall therndhidum aagaadhe எங்கும் நிறைந்து அமுது ஊறு பரஞ்சுடர் எய்துவது ஆகாதே

engum nirraindhu amudhu urru paranchudar eydhuvadhu aagaadhe

ஈறு அறியா மறையோன் எணே ஆளஎழுந்**த**ருளப் பெறினே eerru arriyaa marraiyon enai aalla ezhundharullaap perrine.

#### திருச்சிற்ற**ப்**பலம்

சேர்ந்து ஒலிப்பதால் தோன்றுகிற ஓசை சாதியைப் பற்றிக்கொண்டு விடாத குணங்கள் நம் மிடம் தளர்ச்சி அடையும் அல்லவா?(தளர்ச்சி அடைந்தபொழுது) ''இது நல்லது, இது நல்லது'' என்ற மாயை அடங்கும் அல்லவா? (எமக்கு உள்ள) ஆசை முழுவதும் ''அடியார்களுக்கு அடியோம்'' என்ற அந்த அளவே அல்லவா? சிவந்த கயல் போன்ற ஒளி பொருந்திய கண்களேயுடைய பெண்களேச் சிந்தையில் திளேப்பது சிறந்த அடியார்களின் சிவானுபவங்கள் அல்லவா? ஆகாது நமக்கும் நன்கு தெரியு**ம் அல்**லவா!எல்லா இடங்களிலும் நிறைந்**து** அமுதம் ஊறும் பரஞ்சுடர் ஆகிய பெருமான் நம்மை வந்து அடை யும் அல்லவா? ஈறு இல்லாத அந்தணன் (ஆகிய சிவபெருமான்) எனே ஆள்வதற்கு எழுந்தருள்வதாயின்.

திரண்டு—gathering சங்கு—conch

முரன்று எழும்—sounding ஓசை—sound தழைப்பன—will flourish சாதி—caste

குணங்கள் — characteristics விடாத—not leaving

சலித்திடும்—withered நன்று—good

மாயை—delusion

அடங்கிடும்—will become suppressed

ஆசை - desire எலாம்—all

அடியார் அடியோம்—devotee of devotees

அத்தணே—that much கயல்—'Kayal'—fish மடந்தையர் —damsels

ஒண்கண் — bright eyes

நினேப்பன—think சிந்தை — mind

சீர் அடியார்கள்—great devotees சிவானுபவங்கள் - Siva experiences தெரிந்திடும்—will be well known எங்கும் நிறை—all pervading ஊறும்—to flow

அமுது—ambrosia பரஞ்சுடர்— Lord as light resplendent ஈறு—end

எய்துவது—to reach அறியா—unknown. ஆள—to bless

ஈறு—end மறையோன்—the Lord

எழுந்தருளப்பெறின்—if (He) should come.

Would not the sound of conches gathered together abound\*? Would not the characteristics which does not leave the castes get withered in us? Would not the delusion which leads to say "This is good, this is good" also get suppressed? Would not our longing be, "We are the devotees of His devotees"? Would not our mind be devoid of the thought of damsels having red kayal fish like—shining eyes? Would not the Siva experiences of the devotees become well known to us? Would not the Light—resplendent—all pervading Lord with a flow of ambrosia reach us?—If the Lord whose end is unknown should come to bless me.

**இருச்சாழ**ல்

#### திருச்சிற்**றம்ப**லம்

பூசுவதும் வெண்ணீறு பூண்பதுவும் பொங்கு அரவம் Pūsuvadhum vennneerru pūnnbadhuvum pongguaravam பேசுவதும் திருவாயால் மறைபோலும் காணேடி Pēsuvadhum thiruvaayaal marraipolum kaannēdee பூசுவது பேசுவதும் பூண்பதுவும் கொண்டு என்னே Pūsuvadhum Pēsuvadhum pūnnbadhuvum konndu ennai டிசன் அவன் எவ்வுயிர்க்கும் இயல்பானுன் சாழலோ. Lesan avan evvuyirkkum iyalbaanaan saazhalo.

This has a mystic yegic meaning of hearing a humming noise in Yoga !



ஈழ**நாட்டுப் புத்தமத அ**ரசனுடைய மக**ள் ஊமைப்பெண்ணே** மாணிக்கவாசகர் நில்ஃயில் பேசுவித்தல்

Manickavaasagar makes the dumb girl of the Buddhist King of Ceylon to speak பூசுவது வெண்மையான விபூதி; சூட்டிக் கொள்வது (கோபம்) பொங்குகிற பாம்பு; அவன் வாயால் பேசுவதும் விளங்காத வேதம்; ஏடி! இது ஏன்? (பதில் சொல்). சிவன் பூசுவது, பேசுவது, அணிந்து கொள்வது இவற்றை ஏன் ஆராய்ச்சி செய்கிருய்? அவன் ஈசன்: எல்லா உயிர்களுக்கும் இயல்பாகவே (தஃவென்) ஆவான்!

பூசுவது—that which is smeared வெண்ணீறு—white sacred Ash பூண்பது—that which adorns பொங்கு அரவம்—hissing snake திருவாயால்—by mouth மறை—வேதம்—vedic lore ஏடி—Oh damsel! இயல்பு—naturally: instinctively

What He smears is white Sacred Ash! What He adorns is hissing snake! What He speaks with His mouth is the Vedic Lore! Oh damsel! (why so? please explain). Why do you comment on what He smears, adorns and speaks? Instinctively the Lord has assumed the lordship over souls.

அருந்தவருக்கு ஆலின்கீழ் அறமுதலா நான்கிணயும் Arundhavarukku aalinkeezh arramudhalaa naanginaiyum இருந்தவருக்கு அருளும்அது எனக்கறிய இயம்பேடி Irundhavarukku arullum adhu enakkarriya iyambēdi அருந்தவருக்கு அறமுதல் நான்கு அன்று அருளிச் செய்திலனேல்

Arundhavarukku arramudhal naangu andru arullich cheydhilanel

திருந்தவருக்கு உலகியற்கை தெரியாகாண் சாழலோ. Thirundhavarukku ulagiyarrkai theriyaakaann saazhalo.

#### திருச்சி*ற்* றம்பலம்

இறைவன் ஆலின் நிழலில் அமர்ந்தான்; முனிவர்களுக்கு அறம் பொருள் இன்பம் வீடு ஆகிய நான்கினேயும் உபதேசம் செய்தான்; இது ஏன் என்று நான் அறியுமாறு சொல்; ஏடி! முனிவர்களுக்கு அறம் முதல் நான்கையும் அருள் செய்யாது இருந்தால் மக்களுக்கு ஒழுக்க நெறி தெரியாது போகும்; ஆகவே அவன் அநள் செய்தான்

அருந்தவர்—Saints who perform rare penance ஆல் — banyan tree அறம்—virtue



இறைவன் அந்தணராக வந்து மாணிக்கவாச**கர் பாடிய பாடல்களே** ஏட்டில் எழுதுதல்

The Lord came in the guise of a Brahmin and took down in palm leaves all his poems

முதலா—beginning with நான்கு—four
இருந்து—seated அவருக்கு—to them
அருளுமது—revealed இயம்பு—tell
அன்று—then இயற்கை—nature
அருளிச் செய்திலனேல்—had He not revealed
திருந்தவர்—those intending to lead virtuous life
உலகு—world
தெரியா—may not be known

To the saints, seated under the Banyan tree, He revealed the truth of the tetrad, Dharma. Artha, Kama and Moksha. Tell me clearly why he did so. Had He not revealed them then, the nature of the world may not be known to those intending to lead virtuous life.

# அச்சோப்பதிகம்

#### திருச்சிற்**ற**ம்பலம்

முத்திநெறி அறியாத மூர்க்கரொடு முயல்வேணப்
Muththinerri arriyaadha mārkkarodu muyalvēnaip
பத்திநெறி அறிவித்துப் பழவிணேகள் பாறும் வண்ணம்
Paththinerri arriviththup pazhavinaigall paarrum vannnnam
சித்தமலம் அறுவித்துச் சிவமாக்கி எண ஆண்ட
Siththamalam arruviththuch chivamaakki enaiaannda
அத்தன் எனக்கு அருளியவாறு ஆர்பெறுவார் அச்சோவே.
oththan enakku arulliyavaarru aarperruvaar achehovē.

முக்தி வழியை அறியாத மூர்க்கரொடு பயிற்சி செய்கிறேன்; அத் தகைய எனக்குச் சிவபெருமான் பக்தி வழியை அறிவித்தான்; பழ விகோர் கெட்டு ஒழியுமாறு செய்தான்; ஆணவ மலத்தையும் நீக் கெஞன்; சிவத்தன்மை அடையுமாறு செய்தான்; எ**ஸ்**கோ ஆட் கொண்டான். அத்தலேவன் எனக்கு அருளிய முறையை வேறு யார் பெறுவார்கள்? இது ஆச்சரியம்.

முத்தி நெறி--way to beautitude (or) salvation அறியாத – that do not know மூர்க்கர்—அறிவு இல்லாதவர்—the ignorant
முயல்வேன்—I who toiled பக்குநெறி—the way of devotion
பழவினே—old deeds பாறும் வண்ணம்—release
சித்தமலம்— ஆணவமலம்—the primal impurity: Aannava.
அறுவித்து—sever; to put an end to
சிவம் ஆக்கி—transforming into Siva
எனே ஆண்ட—took me into His fold அத்தன்—Lord
அருளியவாறு—the way of blessing
ஆர்பெறுவார்—who will get? அச்சோ—wonderful

I toiled with the ignorant who know not the way of salvation. He taught me the way of pious devotion. He released me of the 'old deeds'. He also put an end to the primal impurity. He transformed me into Siva. He took me into His fold. He is my Lord. Who else can get this way of blessing bestowed on me? Wonderful!

நெறியல்லா நெறிதன்ண நெறியாக நிணவேணச் Nerriyallaa nerrithannai nerriyaaga ninaivenaich சிறுநெறிகள் சேராமே திருவருளே சேரும் வண்ணம் Sirunerrigall seraame thiruvaru!le serum vannnam குறியொன்றும் இல்லாத கூத்தன்தன் கூத்தை எனக்கு Kurriyondrum illaadha kūththan than kuththai enakku அறியும் வண்ணம் அருளியவாறு ஆர்பெறுவார்

அச்சோவே.

Arriyum vannnnam arulliyavaarru aarperruvaar achchove

பொய் எல்லாம் மெய்என்று புணர் முஃயார் போகத்தே Poy ellaam mey endru punnar mulaiyaar bogaththē மையல் உறக் கடவேணே மாளாமே காத்து அருளித் Maiyal urrak kadavēnai maallaamē kaaththu arullith தையல்இடம்கொண்ட பிரான் தன்கழலே சேரும்

வண்ணம்

Thaiyal idam konnda pirraan thankazhale serum vannnnam ஐயன் எனக்கு அருளியவாறு ஆர்பெறுவார் அச்சோவே. Aiyan enakku arulliyavaarru aarperruvaar achchovē.



'இப் பா**டல்க**ளுக்குப் பொருள் நடராசப் பெருமானே'' எ**ன்ற** மாணிக்க**வ**ாசகர் கூறு **தல்** 

Minickavasagar says that the meaning of the verses is no other than Nataraja.

மண்ணதனில் பிறந்து எய்த்து மாண்டு விழக் கடவேண Mannnadhanil pirrandhu eyththu maanndu vizhak kadavenai எண்ணம் இலாஅன்புஅருளி எண ஆண்டிட்டு என்ணயும் தன்

Ennnnam ilaa anbu arulli enai aanndittu ennaiyum than சுண்ண வெண்ணீறு அணிவித்துத் தூய்நெறியே சேரும் வண்ணம்

Sunnna vennnneerru anniviththuth thuynerriye serum vannnam

அண்ணல் எனக்கு அருளியவாறு ஆர்பெறு**வார்** அச்சோவே,

Annnal enakku arulliyavaarru aar perruvaar achchove.

பஞ்சாய அடி மடவார் கடைக்கண்ணுல் இடர்ப்பட்டு
Panjaaya adi madavaar kadaik kannnnaal idarppattu
நெஞ்சாய துயர்கூர நிற்பேன் உன் அருள் பெற்றேன்
Nenjaaya thuyarkūra nirrpēn un arull petrēn
உய்ஞ்சேன் நான் உடையானே அடியேணே வருக என்று
Uygnjēn naan udaiyaanē adaiyēnai varuga endru
அஞ்சேல் என்று அருளியவாறு ஆர் பெறுவார் அச்சோவே
Agnjēl endru arulliyavaarru aar perruvaar achchovē.

வெந்து விழும் உடற்பிறவி மெய்என்று விண பெருக்கிக் Vendhu vizhum udarrpirravi meyendru vinai perukkik கொந்துகுழல் கோல்வணயார் குவிமுஃமேல் வீழ்வேணப் Kondhu kuzhal kolvallaiyaar kuvimulaimel veezhvenaip பந்தம் அறுத்து எணயாண்டு பரிசுஅற என்துரிசும்அறுத்து Pandham arruththu enaiyanndu parisu arra enthurisum

arruththu

அந்தம் எனக்கு அருளியவாறு ஆர்பெறுவார் அச்சோவே. Andham enakku arulliyavaarru aar perruvaar achchovē.

தையலார் மையலிலே தாழ்ந்துவிழக் கடவேணப் Thaiyalaar maiyalilē thaazhndhuvizhak kadavēnaip பையவே கொடுபோந்து பாசம் எனும் தாழ்உருவி Paiyavē kodupondhu paasamenum thaazh uruvi உய்யுநெறி காட்டுவித்திட்டு ஓங்காரத்து உட்பொருளே Uyyunerri kaattuviththittu onggaaraththu utporullai ஐயன் எனக்கு அருளியவாறு ஆர்பெறுவார் அச்சோவே. Aiyan enakku arulliyavaarru aar perruvaar achchove.

சாதல் பிறப்பு என்னும் தடஞ்சுழியில் தடுமாறிக்
Saadhal pirrappu ennum thadagnchuzhiyil thadumaarrik
காதலின் மிக்கு அணியிழையார் கலவியிலே விழுவேணே
Kaadhalin mikku anniyizhaiyaar kalaviyile vizhuvenai
மாதொரு கூறுஉடையபிரான் தன்கழலே சேரும் வண்ணம்
Maathoru kūrru udaiyapiraan thankazhale serum vannanam
ஆதிஎனக்கு அருளியவாறு ஆர்பெறுவார் அச்சோவே.
aadhi enakku arulliyavaarru aar perruvaar achchove.

செம்மை நலம் அறியாத சிதடரொடும் திரிவேண Semmai nalam arriyaadha sidhadarodum thirivenai மும்மை மலம் அறுவித்து முதலாய முதல்வன் தான் Mummai malam arruviththu mudhalaaya mudhalvan thaan நம்மையும் ஓர் பொருளாக்கி நாய்சிவிகை ஏற்றுவித்த Nammaiyum or porullaakki naay sivigai etruviththa அம்மை எனக்கு அருளியவாறு ஆர்பெறுவார் அச்சோவே. Ammai enakku arulliyavaarru aar perruvaar achchove.

## திருச்சிற்றம்பலம்

திருவருள் நலத்தை அறியாத மூடரோடு நான் திரிந்துகொண்டு இருந்தேன்: ஆணைவம், கன்மம், மாயை என்னும் மூன்று மலங்களே யும் நீக்கிஞன், முத**்வை**னும் தலேமை உடையவனும் ஆடிய இறை வன். (அவள் திருவடியை வணங்கும்) எம்மையும் ஒரு பொருள் ஆகக் கருதிஞன்; நாயைச் சிவிகையில் ஏற்றுவிப்பது போல என்னே யும் சிறப்புச் செய்தான்—இங்ஙனம் எனக்கு அருளிய இத் தன்மையை வேறு யார் பெறுவார்கள்?

செம்மை நலம்—the goodness of Bliss அறியாத—that know not சிதடர்—அறிவிலி—the ignorant மும்மை மலம் –the three impurities (Aanava, Maaya and Kanma) அறுவித்து—severed முதல்—the beginning முதல்வன்—the primal One ஒரு பொருள் ஆக்கி—made me a worthy one நாய்—dog சிவிகை—palanquin உம்மை – அங்ஙனம்—in that way

I wander with the ignorant who know not the way of salvation. He severed me of the three-fold impurities. He is the Beginning and the primal One. He made me, the worshipper of His Feet, a worthy one—like a dog placed into a palanquin. Thus He blessed me. Who else can get this way of Blessing bestowed on me?

ஓம் **திருச்சிற்றம்பல**ம்

# அருணகிர்நாதர்

திருப்புகழ்த்திரட்டு





SELECTIONS FROM THE THIRUPPUGAZH OF

Arunagirinaathar

# அருணகிரிநாதர் வரலாறு

# நாகர்கோவில் கிருஷ்ணன்

திருவண்ணையலே என்னும் திருத்தலத்தில் ஞானத் தவசீலராக விளங்கியவர், அருணகிரிநாதர். இவர் திருப்புகழ் அமிழ்தத்தை மழைபோல் பொழிந்து பக்தர்களுக்குப் பேரின்பப் பாதை காட்டினர்.



மகன் அருணகிரியாரை அன்போர் தம் மகளிடம் ஒப்படைத்தல் The mother placing Arunagiri under the care of her daughter

அருணகிரி நாதர் பதினேந்தாம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவர். காவிரிப்பூம்பட்டினத்தில் வாழ்ந்து வந்த தவயோகியான நிரு வெண்காடருக்கும் முத்தம்மை என்னும் பெயருடைய நற்குண மங்கை நல்லாளுக்கும் மகஞகப் பிறந்தார்.

புத்திரன் பிறந்த மகிழ்ச்சியைப் பெற்றோர்கள் வெகு சிறப் பாகக் கொண்டாடினர். ஓரிரு தினங்களில் திருவெண்காடர் வட நாட்டிற்குத் தீர்த்த பாத்திரை சென்றுர். அவர் திரும்பிவர இய லாத சூழ்நிலேயில் சிலகாலம் காசியில் தங்கிவிட்டார்.

இத் தருணத்தில், முத்தம்மை, பூம்புகாரில் மக**னுடன்** தனித்து இருக்க இயலாத நிலேயில் திருவண்ணுமலேயிலு**ள்ள தன்** மகள் ஆதிலக்ஷ்மி வீட்டிற்கு வந்தாள். வந்த இடத்தில் முத் த**ம்மை** நோய்வாய்ப்பட்டு உயிர் நீத்தாள்.

ஆதிலக்ஷ்மி குழந்தை அருணகிரியைக் கண்ணும் கருத்துமாக வளர்த்து வரலாஞள்.

இளமையிலேயே அருணகிரி தேவாரம், திருமந்திரம், திரு முருகாற்**று**ப்படை மற்றும் இலக்கண இலக்கிய புராண நூல்களே எல்லாம் ஐயம் திரிபறக் கற்றுத் தேர்ந்தார்.

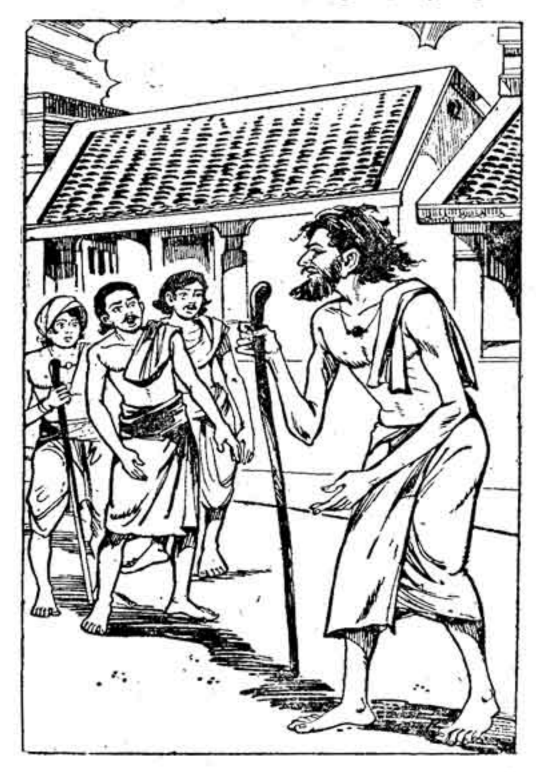
ஆனுல், அருணகிரி, தனது முன்விணப் பயனுல் கற்றபடி நடக்க வில்ஃ. மாருக வாழ்க்கையில் கண்டைபடி நடந்தார். மால் மருகணே நிணேக்க வேண்டிய அவரது மனம் மயக்கும் மங்கையர் களே நாடியது. மோனத் தவம் இருக்க வேண்டியவர், மோக விலயில் சிக்கி உழன்ருர்; சிற்றின்பம் என்னும் சேற்றில் வீழ்ந்து கிடந்தார்.

அருணகிரி பொன் இழந்தார், பொருள் இழந்தார்; பெரு மதிப்பையும் இழந்தார்; நோய்வாய்ப்பட்டார். அருணகிரியின் பொன்போல் பிரகாசித்த மேனி நோயால் பொலிவு குன்றியது. அவருக்கு உலகமே இருண்டது. வாழ்க்கையை வெறுத்தார். பழனி ஆண்டியைப் பற்றிப் பாடப் போகும் பக்தன் திருவண்ண மஃல வீதிகளில் ஆண்டி போல் திரிந்துகொண்டிருந்தார்.

ஒரு நாள் அருணகிரி, திருவண்ணுமஃ திருக்கோயில் வழியாக வந்துகொண்டே இருந்தார். அப்பொழுது அவரது முன்வினேயின் நற்பயனுல் பேரின்பம் இம்மையிலும் வந்து கூடத் தொடங்கியது. திருவண்ணுமஃப் பெருமான், முதியோன் வடிவம் தாங்கி அருண கிரியின் முன்னுல் எழுந்தருளினுர்.

<sup>&#</sup>x27;'அன்பனே'' என்று அழைத்தார், ஆண்டவன்.

அருணை கிரி செவிகளிலே தேவனின் திருவாய் அமுதம் தேன் போல் பாய்ந்தது. அருண கிரி, வியப்புடன் பெரியவராக வந்த பரமேசுவரணேப் பணிந்து நின்முர். சிவபெருமான் அன்பணேத் திரு நோக்கம் செய்து, ''அருணகிரி! குன்றுதோமுடும் குமரணேப்



அணேத்தும் இழந்த அருணகிரியார் ஆண்டியாய்த் திரிதல்

Arunagiri wanders about losing everything

போற்றிப்பணிந்து பேரின்பவீடு காண்பாயாக'' என்று இருவாய் மலர்ந்து அருளி மறைந்தார்.

அஞ்ஞான இருளில் மூழ்கிக் கிடந்த அருணகிரியின் மனம், அருளுரலப் பெருமானின் அருள் மொழிகளேச் சற்றுக்கூட ஏற்க வில்ஃ. பற்றற்ற நிஃயில் வாழ்ந்து வந்த அவர் பரமனின் வரம் பெற்ற வார்த்தைகளேப் பற்ருது பித்தணப் போல் சுற்றிச் சுற்றி வந்தார்.

அருணகிரியின் இத்தகைய போக்கைக் கண்டு உற்ரேரும் உற வினரும் வாய்க்கு வந்தபடி பேசினர், ஏசினர். நாளடைவில் அருணகிரி மனத்திலே பலவிதமான சலனங்கள் ஏற்பட்டன; உள்ளத்திலே எத்தணேயோ போராட்டங்கள் தோன்றின. மனம் குழம்பிஞர். அந்த நிலேயில் அவர் முன்பு தாம் செய்த தவற்றை எண்ணி எண்ணி வருந்தத் தொடங்கிஞர். 'ஆன்ரேர் சொல் கேளாது அடாத பழிக்கு ஆளாஞேமே' என்று ஏங்கித் துடித்தார்.

குன்றுதோறும் குமரப் பெருமானின் கமல மலர்ப்பா தங்களேப் போற்றிப் பாட வேண்டியதற்கு மாருகச் சிங்காரப் பெண்களின் பின் சென்று தீயநெறி கண்டோமே என்று எண்ணி மேலும் மேலும் ஏக்கம் கொண்டார்.

''முருகா! மங்காத தவநிலே தந்து என்னே ஆட்கொண்டருளு வாய், பெருமானே'' என்று சொல்லிக் கண்ணீர் வடித்துக் கதறிஞர். திருவண்ணுமலேக் கோயிலின் பெரிய கோபுரத்தின் வட வாயிலில் தவநிலேயில் அமர்ந்தார். ஆறுதல் தரும் ஆறுமுகப் பெருமானே அகத்தே கோயில் கொள்ளச் செய்தார்.

ஆறுமுகங்களேயும், பன்னிருதோள்களேயும், தண்டைச் சிலம் பணிந்த செங்கமலத் தாள்களேயும் சிந்தையிலே கொண்டு தியா னத்திலே அமர்ந்தார். தியானத்தின் மகிமையால் அவர் செய்த கர்மவினேகள் பட்டொழிந்து போக, அறவழி அவரை வந் தணேந்தது. அவர் தியானத்தில் ம%லபோல் உயர்ந்தார்.

இவ்வாறு பலகாலம் தவம் இருந்தும் அவரால் பெருமானத் தரிசிக்க முடியவில்லே. அவர் மனம் வாடிஞர்; நாதன் தாள் காணுத வாழ்வும் ஒரு வாழ்வா? என்று எண்ணிஞர். ''உயிரை விடுவதே உத்தமம்'' என்ற முடிவிற்கே வந்தார்.

கோபுரத்தின்மீது ஏறிஞர், அருணகிரிநாதர்.

<sup>&#</sup>x27;'குமரேசா!'' என்று கூவி அழைத்**தார்.** 

<sup>&#</sup>x27;'கந்தா!'' என்று கதறி அழுதார்.

<sup>்&#</sup>x27;முருகா' என்று மனம் உருகத் தியானித்தார்.

அருணகிரி கண்ணிரண்டையும் மூடிக்கொண்டு, முருகணே நீவேத்த வண்ணம் கோபுரத்தின் உச்சியில் நின்றும் கீழே குறித்தார்.



மனம் உடைந்த அருணகிரியார் கோயில் கோபுரத்திலிருந்து விழுந்து இறக்கத் துணிதல்

Losing heart Arunagiri determines to put an end to his life by falling down from the temple tower

அன்று கண்ணப்பனே ஆட்கொண்டருள ''நில் கண்ணப்பா'' என்று வெளிவந்தார், வெள்ளிப்பிறையணிந்த வேணிப்பிரான்!

அதுபோல், இன்று அவர்தம் குமரர் முருகப் பெருமான், ் நில் அருணகிரி ் என்று அருளிய வண்ணம், கீழே விழ இருந்த பக்தனேத் தமது அருட்கரத்தால் ஆட்கொண்டருளிஞர். முன் ஞளில், வள்ளியம்மைக்குக் காட்சி தந்தகோலத்தை இன்று முருகப் பெருமான் அருணகிரிக்கும் காட்டி நின்குர்.



அஞ்ணகிரி அடிகளார்க்கு முருகன் காட்டு தந்து அருள் புரிதல் Lord Muruga appears before Saint Aranagin and bestows grace

அருணைகிரி இந்த குடிபதத் தைக் சண்டு அதிசயித்தார். கேரங்கூப்பி அப்பெருமாகோ வகைக்கொருர்.

முருகப் பெருமான் ஆகுகாியிடம் "கப்மா இரு சொல் என்று உபதேசித்து மறைந்தார்.

இறைவன் திருவாக்கின்படி பேசாமல் மௌனமாக இரு: உத்த<mark>மம் என்ப</mark>தைச் சித்தத்றிலே கொண்டார், அரு:::: மௌனநிஃஃயே பகவாணக் காணச் சிறந்த மார்க்கம் என்பதணே உணர்ந்தார்; சுத்த சிவயோகி போல், சமாதி நி‰ பெற்ருர்.

இவரது இதய கமலத்திலே குன்று அமர்ந்த குமரன் குடி புகுந் தான். அகம் மலர்ந்தது, அருள் சிறந்தது. எங்கும் பிரகாசம் பொங்கியது. ஒருநாள் அகத்திலே பேரொளிப் பிழம்பாக எழுந் தருளிய முருசப்பெருமான் வேலும் மயிலும் விளங்கப் பன்னிரு கண்களும், பவளச் செவ்வாயும், ஈராறு குண்டலங்களும் விளங்கத் தேசோமயமாகப் புறத்தே காட்சி அளித்தார்.

''அருணகிரி நாதா'' என்று அழைத்தார் முருகன்! ''மாணிக்க வாசகா'' என்று பரமன் அன்று அழைத்தாற் போல்.

அருணகிரி, அருணகிரிநாதர் ஆஞர்; சிரமீது கரம் உயர்த்தி, ''முருகா'' என்று அழைத்தவாறு அவருடைய திருத்தாள்களேத் தலேயால் வணங்கிஞர்.

முருகன், அருணகிரிநாதரைத் திருநோக்கம் செய்து, ''அருண பிரிநாதா! இம்மையில் எம்மைப் பாடிப் பணிந்து எம்மிடமே வந்தணேவாயாக'' என்று திருவாய் மலர்ந்தார்.

அருணகிரிநாதர் கண்களிலே நீர் பெருக, ''ஐயனே வேதங் களுக்கும் எட்டாத உமது திருவடித்தாமரைகளேப் புகழ்ந்து பாடு வதற்கு இவ் வெளியேனுக்கு எப்படி முடியும்?'' என்று உள்ளம் உருக வேண்டி நின்முர்.

குமரன் கொவ்வைச் செவ்வாயிலே குமிண் சிரிப்பு மலரத் தமது திருக்கைவேலால் அருணகிரியாரின் நாவில், ''ஓம்''என்னும் பிரணவ மந்திரத்தை எழுதிஞர்; மெய்ஞ்ஞான உபதேசம் செய்து அருளிஞர்.

''முத்து என்று தொடங்கிப் பாடுவாயாக'' என்று அடி எடுத்துக் கொடுத்து அருளிச் செய்து பெருமான் மறைந்தார். '''முத்து''என்று தொடங்கி அருணு சல நாதரைத் தஃயால் ஏற்று, முக்கண்ணன் மைந்தனே, மால் மருகனேப் பாடத் தொடங்கிரை.

> ''முத்தைத்தரு பத்தித்திரு நகை அத்திக்கிறை சத்திச் சரவண முத்திக்கொரு வித்துக்குருபர—எனவோதும் முக்கட்பர மற்குச் சுருதியின் முற்பட்டது கற்பித் திருவரு முப்பத்துமு வர்க்கத் தமரரு—மடிபேண ''

கந்தப் பெருமாவோ, இச் செந்தமிழ்ச் சந்தப்பாவால், செந்நாக் குளிரப் பாடிப் பாடிப் பரவசமூர்மூர்; ஆனந்தக் கூத்தாடிக் களித்தார்.

அறுணைகிரிநாதர், சிவப்பேற்றைப் பெற்ற பரமஞானியாஞர்; எம்பெருமானின் திருவடி தீகைஷயால் யோசானு பூதியும், மோன நிஃயும் கண்டார்.

அருணை கிரிநா தரின் புசுழ் நாடு நசரமெங்கும் பரவியது. மக்கள் அவரைக் கொண்டாடிப் போற்றினர். முருகன் அருளேப் பரி பூரணமாகப் பெற்றவர் என்பதனே நன்கு உணர்ந்த மக்கள், அவரையே முருகஞை எண்ணி வணங்கினர்.

அருணைகிரிநாதரின் புசழ், அப் பிரதேசத்தை ஆண்ட மன்னன் பிரபுடதேவன் செலிகளுச்கும் எட்டியது. மன்னன் அருணகிரி நாதனர் நேரில் கண்டு மகிழ்ந்தான். முடி அணிந்த மன்னன் அருணகிரிநாதரை ஆடிபணிந்து வீழ்ந்து வணங்கிஞன்; அருணகிரி யாரின் அருட்பாக்களேக் சேட்டு அக மகிழ்ந்தான்; நாளடைவில் மன்னன் அருணகிரிநாதரின் அன்புத் தொண்டன் ஆஞன்.

மன்னனுக்கு, முருகப்பெருமானேக் கண்டு தரிசிக்க வேண்டும் என்ற பக்திப் பெருக்கு உள்ளத்திலே பொங்கிப் பெருகியது.

ஒரு நாள் மன்னன் அருணைகிரி நாதரை வணங்கித் ''தவச் செட்டிலே! தேவரீர் சண்டு களித்துப் பெருமிதம் பூண்டு வரும் செவ்வேட் பரமனே இந்த அடியேனும் தரிசித்துப் பேறுபெறும் பாக்கியத்தைத் தந்தருளவேண்டும்'' என்று வேண்டிக் கொண்டான்.

மன்னனின் இந்த அவாப் பூர்த்தியாகும் தருணம் வந்தது! அவ்லுரில், சப்பந்தாண்டாள் என்னும் பெயருடைய தேவி பக்தன் ஒருவன் இருந்தான். இவனும் அரசனுக்கு நண்பைஞக இருந்தான்.

அருை கிரிநாதருக்கும் மன்னனுக்கும் இடையே ஏற்பட்ட. அன்பைப் பற்றிக்கேள்வியுற்ற சம்பந்தாண்டான் உள்ளத்தில் பொருமைத்தீ கொழுந்து விட்டெரியத் தொடங்கியது. அவன் அவர்களின் நட்பைப் பிரிக்கத் திட்டமிட்டான்.

சம்பந்தாண்டான் அரசனே அணுகி, ''அரசே! யாரொருவர் தாம் வழிபடும் மூர்த்தியை நேரில் தோன்றச் செய்கின்ருரோ அவர்தாம் உண்மையான பக்தர். அவர்மீது தான், தாங்கள் அன்பு செலுத்த வேண்டும்'' என்முன்.

சம்பந்தாண்டான் வாதம் மன்னனுக்கு அவன்மீது வெறுப் பையும், ஆத்திரத்தையம் அநிகப்படுத்தியது.

சம்பந்தாண்டான் மன்னனிடம் அடிக்கடி இதையே சொல்லி வந்தான். மன்னன் நிலே தர்மசங்கடமானது. இவனது கூற்றை அருணகிரிநாதருக்கு எவ்வாறு உணர்த்துவது என்பதனே அறியாது மன்னன் மனம் குழம்பினுன்.

அப்பொழுது மன்னனுக்கு ஒன்று தோன்றியது, அ**ருண**கிரி நா தரின் பெருமையை உலகறியச் செய்ய இது ஒ<mark>ரு நல்ல சந்தர்ப்ப</mark> மாக அமையும் என்று கருத்திலே கொண்டான்.

சம்பந்தாண்டான் கூற்றை அருணகிரி நாதரிடம் கூறிஞன், மன்னன்! ''குமரப்பெருமான் திருவருட்கரு‱ அதுவாயின் அவ்வாறே நடக்கட்டும்'' என்று தமது சம்மதத்தைத் தெரிவித் தார், அருணகிரிநாதர்.

அரசன் அவை கூட்டிஞன். இவர்கள் வாதத்தைக் காண அன்பர்களும், அடியார்களும் அவையில் கூடினர்.

ச**ம்பந்தாண் டான் அ**கங்காரமே உருவமாக ஒருபுற**ம் அ**மர்ந் திருந்தா**ன்**.

அருணகிரிநாதர் திருவெண்ணீறும், உருத்திராக்ஷ மாஃகளும் விளங்கச் சிவப்பொலிவுடன் பேரொளி பொங்க எழுந்தருளியிருந் தார்.

முதலில், சம்பந்தாண்டான் தேவிமீது மந்திரங்களே உரு வேற்றிப் ''பராசக்தி! நான் ஒரு உண்மையான தேவி உபாசகன் ஆனுல், இக்கணமே சூலமும் மழுவும் தாங்கிச் சிங்கவாகனருபிணி யாக அவை நடுவே வந்து தோன்றுவாயாக!''என்று வேண்டினுன்.

சக்தியையே வேலாகக் கொண்ட முருகனின் அருள்பெற்ற அருணகிரிநாதரின் அழைப்புக்காகக் காத்திருக்கும் ஆண்டவன் சம்பந்தாண்டானின் ஆணவ வார்த்தைகளுக்குத் திருவுள்ளம் கொள்ளவில்லே!

சம்பந்தாண் டான் அவை நடுவே தோல்வியைத் தழுவிக் கூனிக்குறு நிப்போனுன். அருணைகிரிநாதர், கந்தக் கடவுளேத் தியானித்தார்.

''கந்தப் பொழில் இகழ் குருமேஃ மருவிய பெருமாளே சந்தச் சபைதனில் எனதுள்ளம் உருகவும் வருவாயே'' எனத் தொடங்கிப் பாடிஞர்.

''இறைவா! இங்குள்ள மன்னன் பிரபுட தேவன் மனம் மகிழ உள்ளம் நெகிழ நீவிர் எதிர் தோன்றி உமது நடன தரிசனத்தைத்



அருணகிரியார் சம்பந்தாண்டானுடன் சொற்போரிட்டு வெற்றி காணுதல்

Arunagiri gets victory over Sambanthandaan in a combat of speech

தந்தருள வேண்டும்'' என்று பிரார்த்தித்த அருணைகிரிநா**தர், எம்** பெருமான் எவ்வாறு ஆடி வரவேண்டும் என்பத*ு*னயும் அழகிய சந்தப்பாக்களால் கேட்போரை மெய்யுருகச் செய்யும் வண்ணம் பாடிஞர்.

அக்கணமே அவையிலே பேரொளி பொங்கியது. அடியார்க்கு எளியவராம் அம்பலக் கூத்தனின் அன்புக் குமரன், திருக்கை வேல் வீளங்க-மயில்மீது ஆரோகணித்து எழுந்தருளி மறைந்தார்.

அரசனும் அடியார்களும் கண்பெற்ற குருடர் போல்,கடவுளேக் கண்டு கூத்தாடினர்.

"முருகா! முருகா" என்ற திருநாமத்தி**ன் ஓசை விண்ணும்** மண்ணும் எட்டியது.

''அருணகிரிநாதரை முருகப்பெருமான் ஆட்கொண்டெருளியது சத்தியம்'' என்று துதித்தவர் பல பேர்!

''அற்புதம்! அற்புதம்! ஐயனின் தரிசனம் அற்புத**ம்'' என்று** அகமகிழ்ந்தோர் பல பேர்.

அருணகிரிநாதரின் பக்தி மேலும் மேலும் பெருகியது.

அருணாகெரிநாதர் ஆங்காங்கே எழுந்தருளியுள்ள ஆறுமுகப் பெருமாணத் தரிசித்துப்பாமாஃயால் பூமாஃ சூட்ட எண்ணிஞர்.

ஒரு நாள் அருணகிரிநாதர், திருவண்ணுமலே ஈச**ணேயும்,** உண்ணுமலே அம்மனேயும் அவர் தம் குமாரணேயும் போற்றிப் பணிந்து தமது தல யாத்திரையைத் தொடங்கிஞர்.

இமயம் முதல் குமரி வரை யாத்திரை புரிந்தார். ஈழ நாடு சென்று கதிர்காமம், திருக்கோணமைஃ, யாழ்ப்பாணம் முதலிய திருத்தலங்களில் எழுந்தருளியுள்ள எம் பெருமானே நெஞ்சு நெகிழத் தேன்தமிழால் பாடி மகிழ்ந்தார்.

தில்ஃயிலே நடராஜ நர்த்தனமும், திருச்செந்தூரிலே முருகனின் திரு நடனமும் கண்டு பேரின்பம் பூண்டார்.

சுவாமி மஃலயிலே பிரணவ மந்திர உபதேசம் பெற்றுர்.

விராலிமலே வேலவனேப் போற்றிப் பணிந்து அஷ்டமா சித்தி களேயும் பெற்ருர்.

வயலூரிலே,அருணகிரிநாதர் பாடிய நிருப்புக**ழ் அமிழ்தத்தைக்** கேட்டு மகிழ்ந்த முருகப் பெருமான், நிருப்புகழைத் தமது திரு மார்பிலே செம்பொன் பதக்கமாக அணிந்து கொண்**டா**ர். சென்னிமஃயிலே படிக்காசு பெற்றுர். பழநியிலே ஜபமாஃ பெற்றுர்!



நெடுநாள் பிரிந்திருந்த தந்தையு**ம் ம**கனும் சந்தித்து மிக மகிழ்தல்

The father and son who met after a long time being in ecstatic joy

வடநாட்டு யாத்திரையின்போது அரித்துவார் என்னும் இடத் தில் அருணகிரிநாதர் தம்முடைய தந்தையைக் காணுகின்ற பேற்றைப் பெற்ருர். தந்தையோ மகனின் பேராற்ற‰க் கண்டு கோடி இன்பம் பூண்டார்.

அடியாரின் தலயாத்திரையின்போது அற்புதங்களு**ம், அ**தி சயங்களும் எத்தனே எத்தணேயோ! அருணகிரிநாதர் தமிழ் ம**ழை**  பொழிந்தார்! அறுபடைக் குமரனும் அவருக்கு அடுள்மன. பொழிந்தார்.

அருணகிரிநா தரின் பெருமையை முருகப்பெருமான் ஒவ் வொரு தலத்திலும் ஓங்கி உயரச் செய்து அருளிஞர்.

பாரதம் பாடிய வில்லிபுத்தூர் ஆழ்வாருக்கும், இது இது அருணகிரிநாதருக்கும் வாது செய்யும் சந்தர்ப்பம் ஏற்பட்டது.

வில்லிபுத்தூரார் தம்மோடு வாது செய்து தோற்பவர்களின் காதை அறுப்பதைப் பெரும் நிபந்தீனயாகக் கொண்டிருந்தார்.

ஆனுல் வில்லிபுத்தூரார் அருணகிரி சுவாமிகள் பாடிய செய்யுளுக்குப் பொருள் சொல்ல மூடியாமல் தோல்வியுற்றுர். போட்டி நிபந்தணேயின்படி வில்லிபுத்தூரார் காதை அறுத்திக் கொள்ள வேண்டும் என்று அவை தீர்ப்பளித்த போதும், அருணகிரி நாதர், ''கருணேக்கு விரோதமாகக் கொள்ளுதல் கூடாது'' என்று அவருக்குப் புத்திமதி சொன்னுர்; அத்தோடு அவர் கையில் வைத் நிருந்த குறடாவையும் வீசி எறியச் செய்தார் சுவாமிகள். அதி சமயம் சுவாமிகள் பாடிய நூல்தான் கந்தர் அந்தாதி என்பது.

இவ்வாறு அருணகிரிநாதரின் கருணேயும் பக்தியும் கவிபாடும் திறனும் நாளுக்கு நாள் நாடெங்கும் பரவின.

ஒ**ருவா**று சுவாமிகள் தமது தீர்த்தயாத்திரையை முடித்துக் கொண்டு திருவண்ணுமலே வந்து சேர்ந்தார்.

மன்னன் பிரபுடதேவன் அருணகிரிநாதரை அணி தேர்புரவி ஆட்பெரும் படை கொண்டு எதிர்கொண்டு அழைத்தான். பக்திக்குக் கட்டுப்பட்ட மன்னன் அவரிடம் தம்மையே அர்ப் பணித்தான்.

அருண கிரிநாதரிடம் தீராப் பகை கொண்டிருந்**த** சம்பந் தாண்டான், **அவரை** மீண்டும் பழிவாங்க எண்ணிஞன். அதற்காக அவன் ஒரு சூழ்ச்சி செய்தான்.

சம்பந்தாண்டான் அரசனே அணுகி, ''அரசே உமது நண்பர் அஷ்டமாசித்தி வல்லமை பொருந்தியவர், அருண கிரி பெரும் புகழ்கிறீர்களே; என்றெல்லாம் போற்றிப் களேயும் பெற்றவர் ஏற்க அவருக்கு உ**ண்** டென்பதை உலகம் தருதி அத்தகைய கற்பக நாட்டிலிருந்து பாரிஜாத மலரைக் வேண்டுமென்முல் பார்க்கலாம்" என்று வஞ்சினம் செய்யுங்கள் கொண்டுவரச் கூறினுன்.

சம்பந்தாண்டானின் செருக்கை வேரோடு அறுக்க முடிவு பூண்ட மன்னன் அவன் சொன்னவற்றை அருணகிரிநாதரிடம் கூறிஞன்.

மன்னனின் மொழிகேட்டு அருணகிரிநாதர், ''எமது ஐயனின் திருவுள்ளம் அதுவாயின் யாம் இப்பொழுதே சென்று பாரிஜாத மலரைக் கொண்டு வருவோம்'' என்று கூறிஞர்.

அருணகிரிநாதர் கோபுரத்தே சென்று அமர்ந்தார்; தியானத்தை மேற்கொண்டார்; அப்பொழுது அங்கே இறந்து கிடக்கும் கிளி ஒன்றைக் கண்டார். அருணகிரிநாதர் அஷ்டமாசித்திகளின் சக்தியால் தம் உடலேக் கோபுரத்தில் இருக்கச் செய்து உயிரைக் கிளியின் உடலுள் பிரவேசிக்கச் செய்தார்.

கிளி உ**ருவ**ம் பூண்ட அடியார் கற்பக நா**ட்டி**ற்குப் பறந்து சென்*ரு*ர்.

இவற்றை அறிந்த சம்பந்தாண்டான், இதுவே அருணகிரியை அழிக்கத் தருணம் என்று கருத்திலே கொண்டான்; அக்கணமே மன்னனிடம் சென்று 'அருணகிரி ஆலயத்தின் கோபுரத்தில் இறந்து கிடக்கிருன்' என்று சொன்னுன்.

அவனது பொய்யுரை கேட்டு வேந்தன் வெந்தணலில் விழுந் தாற்போல் துடித்தான்; கண்ணீர் வடித்துக் கதறிஞன்; உண்மையை உணர்ந்து பார்க்கச் சக்தியற்ற அரசன் அருணகிரி நாதரின் உடலேத் தகிப்பித்தான்.

அரசன் மனவேதணேயோடு அரண்மனேயிலே அருணகிரி நாதரின் நினேவோடு இருந்து வந்தான்.

அப்பொழுது அருணகிரிநாதர் கிளி ரூபத்தில் பாரிஜாத மலருடன் கோபுரத்திற்கு வந்தார்; கோபுரத்தில் தமது உடலேக் காணுமல் திகைத்தார்; ஞான திருஷ்டியால் நடந்தவற்றை அறிந் தார்; கிளி உருவத்தில் மன்னனிடம் சென்ருர்; பாரிஜாத மலரைக் கொடுத்தார்.

மன்னன் தான் செய்த பிழையை நிஃனத்துப் புழுவாய்த் தூடித்தான்; வெளியின் கால்களில் வீழ்ந்து கதறிப்புரண்டு அழுதான். அருண கிரியார், "அரசே! அடியேனின் உடலே அந்த இறைவன் மறைத்தது நியாயமே. ஈசனின் சித்தம் போல்தான் எதுவும் நடக்கும். அதற்காக நீவீர் வருந்தற்க" என்று ஆறுதல் அளித் தார்.



அருணகிரி அடிகள் கிளி உருவம் பெற்று மன்னருக்கு மலர் அளித்தல்

Saint Arunagiri in the form of a parrot offers the flower to the King

வெளி உருவத்தில் இருந்துகொண்டே அருணகிரிநாதர் ''கந்தர் அநுபூதி'' என்னும் தெய்வீகப் பாடல்களே உலகிற்கு அருளிச் செய்தார். கந்தர் அநுபூதிச் செல்வத்தைக் கேட்டு மகிழ்ந்த முருகப் பெருமான் அவர் முன்னே எழுந்தருளிஞர். ''அருணகிரீநாதா! அன்று நீ எம்மிடம் சுகபதம் வேண்டும் என்று கேட்டாய் அல்லவா? அதற்காகவே உனக்கு யாம் இந்த உருவைக் கொடுத்தோம். நீ பேரின்பத்தை விரும்பித் திருத்தணி யிலே எம்மைப் பாடிப் பரவசமுற்ருய் அல்லவா? ஆதலால் நீ தணிகைக்கு வந்து எம்மை உனது பண் தமிழால் பணிந்து எம்முடன் சேர்வாயாக! அது போலவே நீ கிளி ரூபத்தில் எமது தாயின் திருக்கரத்திலும் அமர்ந்து களிப்புறுவாயாக'' என்று திருவாய் மலர்ந்தார் முருகப் பெருமான்.

அருணகிரிநாதர் ஆனி மாதம் மூல நட்சத்திரத்தில் முருகனின் திருவடியிலே அமர்ந்து பிறவாப் பெருவாழ்வு பெற்றுர்.

சம்பந்தாண்டான் தாஞகவே தனது அழிவைத் தேடிக் கொண்டான். மன்னன் பிரபுடதேவன் அருணகிரியின் சிடன் ஆ**ஞன்**. அருணகிரிநாதரின் நிணேவாகப் பதிஞறுகால் மண்டைபம் கட்டிஞன்.

அருணகிரீநாதர் இன்றும் நம்முடனேயே வாழ்ந்து கொண் டிருக்கிருர். அவர் அருளிய கந்தர் அநுபூதி, கந்தர் அலங்காரம், வேல் விருத்தம், மயில் விருத்தம், சேவல் விருத்தம், திருவெழு கூற்றிருக்கை, திருவகுப்பு ஆகியவை இன்னும் நம்மிடையே வேத சொரூப மந்திரங்களாக இருந்து வருகின்றன.

அருண கிரிநாதர், நம் செந்தமிழ் நாட்டில் பெருங்கடவுளாம் மூருகனின் அடியார்களுள் தஃசிறந்த ஒருவராக விளங்குகிருர்; ஒப்புயர்வற்ற சிறந்த அருட்பெருங்கவிஞராக வாழ்ந்துகொண்டே இருக்கிருர்.

முருகப்பெருமானுடைய திருவருளால் இந்த உலகத்தில் வாழும் பொழுதே பேரானந்தப் பெருவாழ்வு பெற்றவர், ஜீவன் முக்தராக விளங்கியவர், அருணகிரிநாத சுவாமிகள். அவர் பாடிய திருப்பு கழ் இன்று தமிழ் முழங்கும் இடமெல்லாம் பரவி, மக்கள் உள்ளத்தை உருக்கி இன்பம் அளிக்கிறது.

# The Life of Arunagirinaathar

K.M. VENKATARAMIAH, M.A.,

ARUNAGIRI NAATHAR (அருணகிரிநாதர்) of Thiruppugazh (திருப்புகழ்) fame was born of Thiruvenkaadar (திரு
வெண்காடர்) and Muthammai (முத்தம்மை) in the 15th
Century A.C. at Kavirippumpattinam (காவிரிப்பூம்பட்டினம்).
Soon after his birth, his father Thiruvenkaadar went on
pilgrimage to North India and he permanently settled at
Kasi (காசி) (Varanasi- வாரணுசி).

The mother therefore moved with her son to Thiru-Annamalai (திருஅண்ணும் இல), the residence of her daughter, Aathi Lakshmi (ஆதிலக்ஷ்மி) by name and there the mother fell ill and left for her peaceful abode. The rearing of the child Arunagiri (அருணகிரி) fell upon his sister AathiLakshmi.

Arunagiri grew up of age and studied Thevaram (தேவாரம்), Thiruwachakam (திருவாசகப்), Thirumanthiram (திருமந்திரம்), Thirumurugātruppadai (திருமுருகாற்றுப்படை) and other religious literature and became a scholar of repute.

Though an erudite scholar, Arunagiri did not act according to his scholarship, but he became a free linger and indulged in worldly pleasures. Hence he lost his wealth and reputation and fell ill. He hated to live in the world. He went on wandering in the streets of Thiru-Annamalai (另例判論哪些企業).

One day, the Lord enshrined at Thiru Annamalai, bade him to sing songs in praise of Kumara (குமரன்), who resides in his well known six abodes.

Arunagiri did not pay heed to the advise of the Lord but went on wandering as before. But by the grace of the Lord,

he began to meditate on Lord Kumara taking to penance in the northern tower of the Temple. As he went on meditating upon the six countenances, the twelve shoulders and the lotus like feet adorned with anklets, his evil deeds began to vanish and he became transformed into a virtuous man.

Though he was practising penance for a long time, he could not have "DARSAN" of Lord Muruga. Hence he wanted to put an end to his mortal bodily life. With this end in view he ascended the tower and called the Lord by his MURUGA" KUMARA, (கந்தா, names "KANTHA, குமரா, முருகா) but as his prayers were not heard, he jumped The Lord came to his down from the top of the gopura. made him perceive his rescue and holding him in his arms, form with Valli (wiraff) his consort. Then he initiated him with the words "SUMMA IRU SOL ARRA" (சும்மா இரு சொல் அற) (Dont talk, keep quiet).

Accordingly Arunagiri began to be in the state of silence and spent his time in meditating upon Lord Kumara. One day the Lord gave his darsan, called him "Arunagirinatha" and bade him to sing songs on Him. Arunagiri expressed his diffidence to sing on Him. The Lord gave him the clue "Muthu" (முத்து) and with this he began his Thiruppugazh (திருப்புகழ்) "Muththaith tharu" (முத்தைத்தரு). Thereafter, he continued to sing incessantly on Lord Muruga.

The name and fame of Arunagirinaathar, spread far and wide. The Chieftain of that terrain was called Prabuta Devan (பிரபுட தேவன்) who hearing of his erudition and grace bestowed by Lord Muruga, came to him, prostrated before him, heard his divine songs and felt extremely glad.

The Chieftain longed to have the Darsan of Lord Muruga and represented his view to Arunagirinaathar.

There was one Sambanthaandaan (சம்பந்தாண்டான்) a follower of Sakthi (சக்தி) and he was in the good books of

that ruling Chieftain. Sambanthaandaan came to know about the respect shown to Arunagirinaathar by the Chieftain.

He disliked this and wanted to separate them. Hence he approached the Chieftain and told him, "O king! I will make my God to appear before you by my Bhakthi (山城) devotion). In the same way Arunagirinaathar should make his God to give Darsan. Then alone he may be accepted as a Bhaktha (Devotee) having none to equal him." At first the Chieftain was reluctant to this challenge. But as Sambanthaandaan persisted, he expressed this to Arunagirinaathar who accepted the challenge with humility.

The assemblage was called for. Sambanthaandaan came, performed puja in pomp and grandeur and evoked his goddess to appear, in vain.

Arunagirinaathar's turn came. He worshipped Lord Kumara with intense devotion and Lord Kumara gave his Darsan riding a peacock, and vanished from sight.

All were amazed. Sambanthaandaan was defeated.

Arunagirinaathar desired to go on pilgrimage, visit all the shrines of Muruga and worship the Lord by his songs. He made extensive tour throughout India from Cape Comorin to the Himalayas. He went to Ceylon, worshipped the shrines at Kathirkaamam (கதிர்காமம்), Thirukkonamalai (திருக்கோண் மல்) and Jaffna (யாழ்ப்பாணம்) and sang the Thiruppugazh.

At Chidambaram, he worshipped the dance of Lord Nataraja and at Thiruchendur (திருச்செந்தார்) the dance of Lord Muruga.

At Swamimalai (சுவாமிமலே) he was initiated with the "PRANAVA" (பிரணவ) mantra.

At Viralimalai (விராலிமலே) he was blessed with Ashtamasiddhi (அஷ்டமாசித்தி) (the eight super natural powers). At Vayalur (வயலூர்) on hearing the sweet Thiruppugazh songs, Lord Muruga wore the poems as a jewel in his chest.



ஆறுபடை வீடுகளேப் பற்றித் திருப்புகழ் பாடுகிருர் அருணகிரி அடிகள்

Saint Arunagiri extemporising the Thiruppugazh on the six abodes of Lord Muruga

At Sennimalai (சென்னிமலே) he got a purse as subsistance allowance and at Palani (பழநி) beads for "Japa" (ஐபம்) i. e. chanting the mantras. In Haradwar (ஹரத்துவாரம்) at the foot of the Himalayas, he was fortunate to meet his father who was filled with ecstatic joy.

Once he chanced to meet a Vaishnavite poet called Villipuththur Alwar (வில்லிபுத்தூர் ஆழ்வார்) who used to rend the ears of those who were defeated in literary combat with him. The Alwar was unable to expound a stanza extemporised by Arunagirinaathar for that purpose and hence he was fully defeated. According to the contract, the Alwar's ears had to be rended. But Arunagirinaathar, pitying him, asked him not to cut thereafter the ears of the defeated and Villipuththur Alwar threw away the ear cutter.

After finishing the Pilgrimage, Arunagirinathar returned to Thiru Annamalai (திருஅண்ணுல்) and the chieftain welcomed him with all honours.

The envious Sambanthaandaan wanted to give trouble to Arunagirinaathar by all means. Now he began to act as his well wisher and admirer. Hence he went to the chieftain and said. "O king! Arunagiri is indeed a gifted poet and a great man. The world should know him well. As he is gifed with the supernatural powers, he should be asked to go to the celestial world and fetch the flower called "Paarijaatha" (unificant).

The chieftain in order to curb the haughtiness of Sambanthaandaan (சம்பந்தாண்டான்) accepted this challenge and advised Arunagirinaathar to do so. The gifted poet placed his mortal body in a safe place in the northern tower, entered the body of a parrot and flew to the celestial world.

Sambanthaandaan went to the king and told him that Arunagirinaathar was dead and that his corpse was found in the temple tower. The chieftain had to believe him and ordered the corpse to be cremated.

Arunagirinaathar returned with the flower "Paarijaatha" (பாரிஐரதம்) in his parrot form, came to the tower, found out by intuition what had happened, went to the chieftain and delivered the celestial flower.

The chieftain was astonished to find him. He fell flat before the divine Parrot and repented for what he had done.

Arunagirinathar pacified the chieftain by saying that it was the will of the God that he should be in the form of a parrot, and sang the poem under the caption "Kanthar Anubhūthi" (垂声声中 அந以蜀).

Lord Muruga appeared before him and said that as he wanted formerly to be blessed with Sukhapatham (毎年以底的) he was so blessed and that he should go to Thiruththanigai (另供表表 600 mm sa) where he might be permanently placed in, in the hand of his mother Uma in the form of a parrot.

On one Mulam (மூலம்) day in the month of Aani (ஆனி) (June—July) he attained Supreme Bliss.

Arunagirinaathar is always living with us in the form of his works the Thiruppugazh (திருப்புகழ்), Kanthar Anubhūthy (கந்தர் அனுபூதி), Kanthar Alankāram (கந்தர் அலங்காரம்), VēlViruththam (வேல்விருத்தம்), Mayil Viruththam (மயில் விருத்தம்) Sēval Viruththam (சேவல் விருத்தம்), Thiruvezhu Kūtru Irukkai (திருவெழு கூற்று இருக்கை) Thiuvaguppu (திருவகுப்பு) etc. and has become one with God.

Long live the fame and works of Arunagirinaathar!

# விநாயகர் துதிப்பாடல் VINAAYAGAR THUTHIPPADAL

#### கைத்தல நிறைகனி

#### KAITHTHALA NIRRAIKANI

கடவுள் தம்மை வணங்குபவரின் மனத்தில் தங்குகிருர்; அவரை வணங்கிஞல் நாம் நன்மை பெறலாம்; எடுத்த காரியங்களில் வெற்றி பெறலாம்; ஆகவே அவரைப் பணிந்து வணங்குவோமாக!

#### விநாயகரை வணங்குவேன்

கைத்தல(ம்) நிறைகனி அப்பமொடு அவல் பொரி Kaiththalam nirraikani appamodu aval pori கப்பிய கரிமுகன் அடி பேணிக் kappiya karimugan adi pennik கற்றிடும் அடியவர் புத்தியில் உறைபவ katridum adiyavar puththiyil urraibhava கற்பகம் என விண கடிதேகும்! karrpagam ena vinai kadithegum! மத்தமும் மதியமும் வைத்திடும் அரன்மகன் maththamum madhiyamum vaiththidum aranmagan மற்பொரு திரள் புய மதயாண marrporu thirall puya madhayaanai மத்தள வயிறணே உத்தமி புதல்வண maththalla vayirranai uththami pudhalvanai மட்டவிழ் மலர்கொடு பணிவேனே! mattavizh malarkodu pannivenë! முத்து இர் அடைவினே முற்படு கிரிதனில் muththamizh adaivinai murrpadu girithanil முற்பட எழுதிய முதல்வோனே! murrpada ezhudhiya mudhalvone!

முப்புரம் எரிசெய்த அச் சிவன் உறை ரதம் muppuram eri seydha ach chivan urrai radham அச்சது பொடிசெய்த அதி தீரா! achchadhu podiseydha adhi dheera! அத் துயர் அதுகொடு சுப்பிரமணி படும் ath thuyar adhu kodu Suppiramanni padum அப் புனம் அதன் இடை இபம் ஆகி ap punam adhan idai ibam aagi அக் குறமகளுடன் அச் சிறு முருகணே ak kurramagalludan ach chirru Muruganai அக் கணம் மணம் அருள் பெருமாளே! ak kannam mannam arull perumaalle! மட்டவிழ் மலர்கொடு பணிவேனே. mattavizh malarkodu pannivene.

(உன்*ண*) (Unnai)

கையில் நிறைந்து இருக்கிற பழம், அப்பம், அவல், பொரி ஆகியவற்றை உண்பவர் ஆனேமுகக்கடவுள்;

அவருடைய திருவடிகளே வணங்கி,

'படிக்கும் அடியவர்களுடைய மனத்தில் இருப்பவரே! கற்பகம் போன்றவரே!' என்று கூறிஞல்,

அவர்களுடைய பாவங்கள் விரைவில் போகும்.

ஊமத்த மலரையும் பிறைச்சந்திரனேயும் சூடிய சிவபெருமா னுக்குத் திரும**கன்**—

மஃபோன்ற திரண்ட புயங்களே உடையவன்— மதம் சொரியும் யானே முகம் உடையவன்— மத்தளம் போன்ற வயிறு உடையவன்— உத்தமி ஆகிய உமையின் மகன்—

இவரைத் தேன் சொரியும் மலர்களால் பூசை செய்து வணங்கு கிறேன்!

முத்தமிழையும் மேருமஃயில் எழுதிய தஃவனே!

முப்புரங்களே எரித்த சிவபெருமான் இருந்த ரதத்தின் அச்சை உடைத்த அதிக வீரம் உடையவனே! வள்ளியினிடம் டிகொண்டே கா தலால், முருகன் நிணப்புவத்தில் துன்பப்பட்டார்:

அதனே நீக்குவதற்கு யானேயாக வந்து வள்ளியுடன் முருகணே ஒன்று சேர்த்துத் திருமணம் புரிவித்த தலேவனே!

உன்*ன*த் தேன் சொரியு**ம்** மலர்சளால் பூகசை செய்து வணங்கு கிறேன்.

```
கைத்தலம் -- in the hand கப்பிய-உண்ட -- ate
கரிமுகன்-யான முகத்தை உடைய Lord Vinayaka having
  விநாயகர்
                                 Elephant's head
கனி∙பழம்—fruit
                                      கரி-யானே—elephant
பேணி-வணங்கு—bow down
                                கற்றிடும்--those who learn
அடியவர்—devotees
                                  புத்தி-மனம்-mind, heart
உறைபவ—who resides
                                  கற்பகம்—a celestial tree
ബി2m -deeds
                                  கடிது ஏகும்-go fast
கடிது-வேகமாக—fast மத்தம்-ஊமத்தமலர்—a kind of flower
மதியம்-சந்திரன்—moon
                                  அரன் மகன்—son of Siva
மல்பொரு-மஃபோன்ற—mountain like
                                         புயம்—shoulders
மதயானே —lustful elephant
                              மத்தள வயிறன்—one having
                                          drum like belly
உத்தமி—Perfect one-Uma
                                      புதல்வன்-மகன்—son
மட்டு-தேன்-வாசனே-honey; fragrance
                                            மலர்—flower
முத்தமிழ்—the three aspects of Tamil—
Literature, Music and Drama
கிரி-ம‰—mountain
                                முதல்வன் – the Primal One
முப்புரம்—the three fortresses
                                         எரிசெய்த—burnt
ரதம்-தேர்—chariot
                                              Just ar -axle
அதிதீரா—oh great hero!
                                 துயர்-அன்பம்—suffering
சுப்பிரமணி-முருகன்—Subrahmanya, Muruga
திண—millet
                                    Quib-wirdor - lephant
புனம் — grove
குறமகள்-வள்ளி—Valli (the daughter of a hunter)
அக்கணம் -- that moment
```

#### invocation to Lord Vinaayakar

In the hand He has fruit;

He ate appam, aval and pori

His feet worshipping.

'Ye who reside in the heart of devotees!

Ye karpakam'—if one should praise Him,

One's (evil) deeds will fly away.

He is the son of Hara who adorns Himself with uumathth a flower and crescent moon;

He has mountain like shoulders;

He has the elephant (head);

He is one having dru m-like belly;

He is the son of Uma the perfect one;

I worship Him with flowers fragrant.

- Oh the primal One who wrote the three aspects of Tamil on Mount Meru!
- Oh the great Hero who destroyed the axle of the chariot of Siva who burnt the three fortresses!
- Lord Muruga (Subrahmanya) was suffering for the sake of Valli, the daughter of a hunter, in the millet grove;
- Oh Lord who went there in the form of an elephant and made them enter into wedl ock I

I worship Thee with flowers fragrant.

#### முத்தைத்தரு

#### MUTHTHAITHTHARU

உன்னேப் பத்தி செய்தால் முத்தி கிடைக்கும். நீ சரவணன்! முத்திக்கு வித்து! குருபரன்! பட்சத் தொடு என்னே ரட்சித்து அருள்க.

### இரட்சித்து அருள்க

முத்தைத் தரு பத்தித் திருநகை Muththaith tharu pa ththith thirunagai அத்திக்கு இறை சத்திச் சரவண aththikku irrai saththich Charavanna முத்திக்கு ஒரு வித்துக் குருபர muththikku oru viththuk gurupara முக்கட்பர மற்குச் சுருதியின் mukkatpara marrkuch churudhiyin முற்பட்டது கற்பித் திருவரும் murrpattadhu karrpith thiruvarum முப்பத்துமூ வர்க்கத்து அமரரும் muppaththumū varkkaththu amararum பத்துத் த‰ தத்தக் கணதொடு paththuth thalai thaththak kannaithodu ஒற்றைக்கிரி மத்தைப் பொருதொரு otraikkiri maththai porudthoru பட்டப்பகல் வட்டத் திகிரியில் pattappagal vattath thigiriyil பத்**த**ற்கு இரதத்தைக் க**ட**விய paththarrkku iradaththai kadaviya பச்சைப் புயல் மெச்சத் தகுபொருள் pachchaip puyal mechchath thaguporull பட்சத்தொடு ரட்சித் தருள்வதும் patchaththodu ratchith tharullyadhum தித்தித்தெய ஒத்தப் பரிபுர thiththitheya oththap paripura

என ஓதும் ena odhum

அடிபேண adipēnna

இரவாகப் iravaaga p

ஒருநாளே orunaallē

நிர்த்தப்பதம் வைத்துப் பயிரவி nirththappadham vaiththup payiravi திக்கு ஒக்க நடிக்கக் கழுகொடு thikku okka nadikkak kazhugodu திக்குப்பரி அட்டப் பயிரவர் thikkuppari attap payiravar

கழுதாடத் kazhudhaadath

தொக்குத் தொகு தொக்குத் தொகு தொகு thokkuth thogu thokkuth thogu thogu

சித்ரப் பவுரிக்கு த்ரிகடக sithrap pavurikku thrikadaga என வோதக் ena vodhak

கொத்தப் பறை கொட்டக் களமிசை koththap parrai kottak kallamisai

குக்குக் குகு குக்குக் குகுகுகு kukkuk kugu kukkuk kugukugu குத்திப் புதை புக்குப் பிடியென kuththip pudhai pukkup pidiyena கொட்புற்றெழ நட்பற் றவுணரை

முதுகூகை mudhukūgai

kotputrezha natpatr rravunnarai வெட்டிப்பலி இட்டுக் குலகிரி vettippali ittuk kulagiri குத்துப்பட ஒத்துப் பொரவல kuththuppada oththup poravala

பெருமாளே! perumaalle!

முத்தைப் போன்ற வரிசையான பற்களேயுடைய தேவயாணக் குக் கணவன்—வலிமை உடையவன்∸சரவணப் பொய்கையில் வளர்க்கப்பட்டவன்—முத்திக்கு வித்து ஆனவன்—குருபரன் என்று (புகழ்ந்து) சொல்லுங்கள்!

மூன்று கண்களே உடைய சிவபெருமானுக்கு வேதம் ஓதுவ தற்கு முன் சொல்வதாகிய ''ஓம்'' எனும் மந்திரத்தின் பொருளேக் கூறினவன் நீ—பிரமனும் திருமாலும் ஆகிய இருவரும், முப்பத்து மூவர் கடவுளர்களும், அந்த இனத்தைச் சேர்ந்த தேவர்களும் **உன் திருவ**டிகளே வணங்குகிருர்க**ள்**!

இராவணனுடைய பத்துத் தலேகளும் விழுமாறு அம்புகளேத் தொடுத்தவன்–மந்தரம் என்னும் மலேயை மத்தாகக் கொண்டு கடைந்தவன்—பட்டப்பகலில் வட்டமான சக்கரத்தால் (சூரியனே இரவு ஆக்கியவன் — பக்தன் ஆகிய அருச்சுனனுக்கு மறைத்து)

இரதத்தை ஒட்டியவன் — பச்சை நிறம் பொருந்தியவன் — மேகம் போன்றவன் திருமால்; இத் திருமால் புகழும்படியான பொருள் ஆக விளங்குகிருய்! ஒருநாள் மிகுந்த ஆசையோடு காத்து அருள் செய்வாய் ஆக!

'தித்தித் தெய' என்று சிலம்பு ஒலிக்க, நடனம் ஆடும் பா தங் கீனப் பயிரவி எடுத்து வைத்து, எல்லாத் திசைகளிலும் நடனம் ஆடக் கழுகுகளுடன் பேயும் ஆடுகின்றன; எட்டுத் திசைகளிலும் எட்டுப் பயிரவர்கள் ''தொக்குத் தொகு தொக்குத் தொகு தொகு'' என்று அழகு பொருந்திய பவுரி என்ற நடனம் ஆடிக் கொண்டு கூறுவார்கள்.

பலப்பல பேறைகளே அடிக்க, போர்க்களத்தில், ''குக்குக் குகு குக்குக் குகு'' என்றும் ''கொல்—புதை புகுந்து பிடி'' என்றும் (பொருள் படும்படி) வயதான கூகை (ஆகாயத்தில்) சுழன்று எழ, நட்பு இல்லாத (பகைவர் ஆகிய) அரக்கரைப் போரில் அழித்து பலி இட்டு, எட்டு மஃகெளும் குத்தப்பட்டு அழியுமாறு போர் செய்வதில் வல்ல கடவுளே!

முத்தைத்தரு-முத்தைப்போன்ற—Pearl like

பத்தி-வரிசை—order

நகை-பல்—teeth

அத்தி-யானே (தெய்வயானே)—elephant (Deivayaanai, the consort of Muruga)

இறை- தவேவன்; கணவன் —lord; husband

சத்தி-வலிமை—strong; valiant

சரவண-சரவணப் பொய்கையில் வளர்ந்த முருகனே—Oh Muruga brought up in the Saravanna tank

முத்தி — salvation

வித்து.விதை — Seed

குருபரன் — supreme spiritual preceptor

முக்கட்பரமன்-மூன்றுகண்களே உடைய சிவபெருமான்— The three eyed Lord: Siva

சுருதி-வேதம் — Vedas

முற்பட்டது-முன் சொல்வது; "ஓம்" — that which is chanted before: "Om"

இருவர்—twain! Brahma and Vishnu

முப்பத்து மூவர்—gods 33 in number

வர்க்கம்-இனம்—clan

அமரர்-தேவர்—celestials பேண-வணங்க —worship பத்துத்தலே—the ten heads (of Raavana)

தத்த-விழ—to fell or cut கணேதொடு-அம்புதொடுத்த—aimed the arrow ஓற்றைக்கிரி—unique mountain (Mt. Manthara) மத்து-churning staff பொருது-கடைந்து—churn பட்டப்பகல்-நண்பகல்—broad daylight லட்டம்—circular திகிரி-சக்கரப்படை—discus-one of the five weapons or instruments of Vishnu பத்தன்-devotee-Arjuna (one of the Pandavas) இரதம்-தேர்—chariet கடவிய-ஓட்டிய—drove பச்சை—green புயல்-மேகம்—cloud (here Vishnu) மெச்ச-புகழ-praise பட்சத்தொடு-அன்போடு — with affection ரட்சித்து-காப்பாற்றி—protect பரிபுரம்-சிலம்பு – anklet நிர்த்தப்பத**ம்-**நடனம் அடும் பாதம் —dancing feet திக்கு ஒக்க-திசைமுழுவதும்—in all directions நடிக்க—dance கழுகு—vulture; eagle கழுது-பேய்—devil அட்ட-எட்டு—eight சித்ர**ம்-**அழகான—beautiful பவுரி-a kind of dance in a circle த்ரி-திரி—whirling கடகம்—armlet கொத்து-பல—many பறை கொட்ட-பறை அடிக்க—sound the drum களமிசை-போர்க்களத்தில் — in the battle field குத்திப்புதை—stab and bury புக்குப்பிடி-புகுந்துபிடி—enter and catch மு**து-வய**தான—old கூகை—rock horned owl கொட்புற்று-சுழன்று—whirling நட்பு அற்ற**-பகைவர் ஆகிய —** inimical

அவுணர்-அசுரர்—giants வெட்டி—slaughter பலி இட்டு—sacrifice குலகிரி-வலிமையானமலேத்தொடர்—chief mountain range குத்துப்பட—pierced பொர வல—capable of fighting with

#### Protect and confer grace

You are the Lord of Deivayaanai of pearl like teeth; You are valiant; You were brought up in the Saravanna tank; You are the seed of Salvation; You are the Supreme Spiritual Preceptor; So praise Him.

To the three eyed Lord, Siva, You taught the meaning of "Om", the mystic word that is chanted at the beginning of the recital of the Vedas; the twain—Brahma and Vishnu, the thirty three demi-gods and their clan the celestials worship Your feet.

He aimed the arrows to fell or cut the ten heads of Raavanna—He churned (the ocean) using Mt. Mantharam as churning staff—He made the broad day light dark by the circular discus—He drove the chariot of Arjuna, His devotee. He is like green hued cloud—He is Tirumaal (Vishnu) and He praises You! Please do protect me and confer grace on me on a day 1

The anklets in the dancing feet sound "thith thith theya". Bhairavi moving her dancing feet, dances in all directions; the eagles and devils also dance; in all the eight directions the eight Bhairavas repeat "thokkuth thogu thokkuth thogu thogu" to the tune of the beautiful circular dance called "pavuri".

Several drums are sounded; in the battle field, the aged eagle sound "kukkuk kugu kukkuk kugu kugu" and further utter sounds (so as to mean) "stab and bury", "enter and catch" and rise up whirling. Oh Lord! You slaughtered the inimical giants (asuras) and sacrificed them. You are capable of fighting them causing the chief mountain range being pierced.

#### பக்குக்

#### SANDHADHAM

மக்கள் ஆனவர் மணேவி குழந்தை சுற்றம் என்ற பிணிப்பால் மனம் கலங்கி இருக்கிறுர்கள். அவர்கள் இறைவன் இடத்தில் அன்பு காட்ட வேண்டும்; அந்த இறைவணேத் தினந்தோறு ம் வணங்க வேண்டும்; அவன் பெயரை விடாமல் சொல்ல வேண்டும்; —இப்படி நடந்தால் மனக்கலக்கம் நீங்கும்!

#### முருகன் அன்பு வேண்டும்

**சந்ததம் பந்தத் தொடரா**லே Sandhadham bhandhath thodaraale சஞ்சலம் துஞ்சித் திரியாதே sanjalam thunjith thitiyaadhe கந்தன் என்று என்று(ம்) உற்று உண நாளும் Kandhan endru endrum utru unai naallum கண்டு கொண்டு அன்புற்றிடுவேடுனு? kanndu konndu anbutriduveno? தந்தியின் கொம்பைப் புணர்வோனே ! Thandhiyin kombaip punnarvonē! சங்கரன் பங்கில் சிவைபாலா ! Sankaran panggil Sivaibhaalaa! செந்தில் அங் கண்டிக் கதிர்வேலா ! Sendhil ang Kanndik Kadhirvelaa ! தென் பரங்குன்றில் பெருமாளே ! then Paranggundril perumaalle!

எக்காலமும் (மணேவி மக்கள் ஆகிய) பந்தத்தின் தொடர் பாலே துன்பம் அடைந்து (திரிகிருேம்);

அங்ஙனம் திரியாமல் ''கந்தன்'' என்று எப்பொழுதும் உன்**னே** அடைய**வே**ண்டும்.

உன்**னே நாள்தோறும் பா**ர்த்**து**க் **கொண்டு அன்பு பொருந்தி** இருக்க வேண்டும்— இப்படி இருப்பேனே?

தேவயாணயோடு பொருந்தி இருப்பவனே! சிவபெருமானின் ஒரு பாகத்தில் உள்ள உமைையின் மேகனே! றிருச்செந்தூர், கண்க்டி, கதிர்காமம் ஆகிய தலங்களில் உள்ள வேலனே!

அழகிய திருப்பரங்குன்றம் என்ற தலத்தில் உள்ள கடவுளே!

சந்ததம்-எக்காலமும்—for ever

பந்தம்-bondage

தொடர்பு—attachment சஞ்சலம்-துன்பம்—sorrow; confusion அஞ்டு-பொருந்தி—suffer கந்தன்-முருகன்—Kanthan-Lord

Murugan

**உற்று-அ**டைந்து −approach

நாளும்-நாள்தோறும் – daily;

constantly

கண்டுகொண்டு-பார்த்து—perceive; see

அன்பு—love

உற்றிடுவேணே—will this happen to me?

தந்தியின்கொம்பு—elephant's tusk; here Deivayaanai the celestial consort of Muruga

who became united

சங்கரன்-சிவன் —Siva

பங்கு-பாகம்-part

சிவை-உமை-Uma

பாலா-மகனே—Oh son

செந்தில்-திருச்செந்**தூ**ர்—Thiruch-

chenduur

கண்டி-கதிர்-Kanndi and Kathirkaamam in Ceylon

வேலா-வேலனே—Oh Velan! (vel-spear)

தென்-அழகிய—beauteous

பர**ங்குன்று- திருப்பரங்குன்றம்—**Thirupparankundram, one of the six abodes of Lord Murugan

#### Requesting the grace of Muruga

We always suffer from the bondage and attachment (with wife children etc);

Without suffering so, I want to approach You saying 'Kanthan' constantly;

I want to see You always with love-

Will this happen to me?

Ye who became united with Deivayaanai !

Ye Velan, who resides in Thiruchchenduur, Kanndi and Kathirkaamam;

Oh Lord who resides in Thirupparankundram !

#### தன்டை அணி—THANNDAI ANNI

பெருமானே! கந்தவேளே! உன் திருக்கோலத்தைக் கண்டு எல்லோரும் மகிழ்கிறுர்கள்; அகத்தியர் போன்ற முனிவர்கள் உன்னே வணங்கி இருக்கிறுர்கள்! உன் திருவுருவக் காட்சியைக் காண விரும்புகிறேன்!

#### தெய்வீக நடனம்

தண்டைஅணி வெண்டையங் கிண்கிணி சதங்கையும் Thanndaianni venndaiyang kinnkinni sadhanggaiyum தண்கழல் சிலம்புடன் கொஞ்சவே நின் thannkazhal silambudan konjave nin தந்தையிண முன்பரிந்து இன்பவுரி கொண்டு நன் thandhaiyinai munparindhu inbavuri konndu nan சந்தொடம் அணேந்து நின்று அன்பு போலக் sandhodam annaindhu nindru anbu polak கண்டு உற கடம்புடன் சந்த மகுடங்களும் kanndu urra kadambudan sandha magudanggallum கஞ்சமலர் செங்கையும் சிந்துவேலும் kanjamalar senggaiyum sindhuvelum கண்களும் முகங்களும் சந்திர நிறங்களும் kanngallum muganggallum sandhira nirranggallum கண்குளிர என்றன்முன் சந்தியாவோ? kannkullira endranmun sandhiyaavo? புண்டரிகர் அண்டமும் கொண்டபகிர் அண்டமும் punndarigar anndamum konndabagir anndamum பொங்கியெழ வெங்களம் கொண்டபோது ponggiyezha venggallam konndapodhu பொன்கிரி யெனச்சிறந்து எங்கினும் வளர்ந்துமுன் pongiri yenachchirrandhu engginum vallarndhumun புண்டரிகர் தந்தையும் சிந்தைகூரக் pundarigar thandhaiyum sindhaikūrak கொண்ட நடனம் பதம் செந்திலிலும் என்றன் முன் konnda nadanam padam sendhililum endran mun கொஞ்சி நடனம் கொளும் கந்தவேளே konji nadanam kollum Kandhavelle

வெளங்கை குறமங்கையின் சந்தமணம் உண்டிடும் konggai kurramanggaiyin sandhamannam unndidum ரும்பமுனி கும்பிடும் தம்பிரானே! Kumbamuni kumbidum thambiraans

தண்டை, வெண்டையம், கிண்கிணி, சதங்கை, கழல், சிலம்பு ஆகியவை ஒலிக்குமாறு உன் தந்தையாகிய சிவபெருமானிடம் அன்புடன் சென்ருய்;

இன்பத்தைத் தரும் பவுரி என்னும் நடனம் ஆடிஞய்; சந்தோஷம் அடைந்து நின்ருய்; அன்பு கொண்டாய்— அதுபோன்ற காட்சியை நானும் காண வேண்டும்;

உன் கடம்ப மாஃயும், கிரீடங்களும், தாமரைமலர்போன்ற பெறுத்த கையும், சிவந்த வேலும், கண்களும், முகங்களும், அழகு பொருந்திய மார்பும், என் கண் குளிருமாறு என் முன்னே வர மாட்டாவோ?

பிரமன் இருக்கும் அண்டமும், அதற்கு மேல் இருக்கிற அண்டங்களும் மகிழ்ச்சியோடு பொங்கி எழுமாறு போர்க்களத்தை உனக்கு உரியதாக ஆக்கிக் கொண்டாய்;

அப்பொழுது—மேருமஃபோலச் சிறந்து எங்கும் வளர்ந்து சிவ பெருமானின் முடியைத் தேடிய பிரமனின் தந்தை-திருமால்-மனம் மகிழுமாறு அப் போர்க்களத்தில் நீ நடனம் ஆடிஞய்!

அங்ஙனம் என்முன்னும் விரும்பி நடனம் செய்யவேண்டும்.

கந்தவேளே! குறமகள் ஆகிய வள்ளியின் நறுமணத்தை நுகரும் (பெருமானே!) அகத்தியர் வணங்கும் கடவுளே! தண்டை—hollow anklet வெண்டையம்—warrior's anklet கெண்கிணி—string of small tinkling bells

சதங்கை—string of small bells தண்-குளிர்ந்த —cool கழல்—anklet சிலம்பு—tinkling anklet கொஞ்ச—to fondle; to sound தந்தை—father (Siva)

பரிந்து-அன்புடன்—with love or liking இன்பம்-மடுப்படு

பவுரி-கூத்து—a dance in a circle

சந்தொடம்—சந்தோஷம், மகிழ்ச்சி—joy கடம்பு—:ι kind of tree சந்தம்-அழகு—heautiful மகுடம்-கிரீடம்---crown கஞ்சமலர்-தாமரைமலர்—lotus flower வேல்—spear

சந்திரநிறம்-அழகிய நிறம்—beautiful colour

சந்தியாவோ—will they not come into view?

புண்டரிகர்-பிரமன் — Brahma (the letus-born)

அண்டம்-உலகம்—universe பகிரண்டம்-வெளி அண்டம் – outer spaces of the universe

வெங்களம்-போர்க்களம்—battle field களம்கொண்டபோது—when gaining a victory

பொன்கிரி —golden Meru, a mountain எங்கினும் —every where புண்டரிகர் தந்தை-பிரமனின் தந்தை; திருமால் —father of

Brahma; Vishnu

பதம்-பாதம்-அடி—feet க**ந்தவேள்**—Lord Murugan

கொங்கை-மு‰—breast

நடனம்—dance

குறமங்கை-lady of the (hilly tract or) kurava tribe

மணம்-வாசனே—fragrance

உண்டிடும்-நுகரும்—enjoy

கும்பமுனி—குடித்தில் பிறந்த முனி-அகத்தியர்—sage Agastya born in a pot

கும்பிடும்-கைகுவித்து வணங்கும்—to join hands in worship தம்பிரான்-கடவுள்—God

#### Divine Dance

Decking (Your waist and and anklets with) various oranaments as tandai, vendaiyam, kinnkinni, sadhangai, kazhal and silambu, You walked towards Your Father with love;

You danced before Him with joy and became delighted;

In such a way I like to vision You (Muruga!);

The garland of kadamba flowers-

The gold crown-

The lotus like hands and spear-

The eyes, faces and varied beautiful colours-

The pleasing sight-

Will they not come into my view?

In the universe of Brahma and the outer space of the universe, every one became delighted while You gained a victory.

At that time, Tirumaal (Vishnu) who once grew like the golden Mt. Meru and spread every where—and who is the father of Brahma the lotus born — felt joy at Your dance in the battle field.

In such a way, Oh Kanthavel! please dance before me! Oh Lord who enjoys the lovely fragrance of Valli, the lady of the kurava tribe!

Oh God, worshipped by sage Agastya who was born in a pot !

#### எதிர் இலாத—EDHIR ILAATHA

#βிர் காமம் வாழ்பவனே! வீரனே! பாண்டியனின் கூடீன நிமிர்த்தி அருளியவனே! நான் சிறந்த பக்தி உடையவஞைக ஆகவேணும்; உன் திருவடியை எப்பொழுதும் தியானம் செய்யவேணும்! என் மனத்தில் நீ எழுந்தருள்க!

#### உன் திருவடியை என் மனத்தில் பதிய வை

∙ாதிர் இலாத பத்தி த‱மேவி lidhir ilaadha paththi thanaimevi இனிய தாள் நிணேப்பை இருபோதும் iniya thaall ninaippai irupodhum **இதய** வாரிதிக்குள் உறவாகி idhaya vaaridhikkull urravaagi எனதுளே சிறக்க அருள்வாயே enadhulle sirrakka arullvaaye கதிர்காம வெற்பில் உறைவோனே Kadhirkaama verrpil urraivonē கனக மேரு ஒத்த புயவீரா kanaka mēru oththa puyaveeraa மதுர வாணி உற்ற கழலோனே madhura vaanni utra kazhalonē வழுதி கூன் நிமிர்த்த பெருமாளே. vazhudhi kun nimirththa perumalle

ஒப்பு இல்லாத பக்தியை நான் அடைய வேண்டும்;

- உன் இனிமையான திருவடிகளே எப்போதும் நினேக்கவேண்டும்;
- உனது திருவடிகள் என் இதயமாகிய கடலில் உறவுகொ**ண்**டு சிறந்து இருக்குமாறு அருள் செய்வாயாக !
- கதிர்காம மஃலயில் இருப்பவனே! பொன் மயமான மேருமஃல போன்ற தோள்களே உடைய வீரனே!
- இனிய சொற்களாலே புகழப்பெறும் வீரக்கழஃல உடையவனே ! பாண்டியனது கூஃன நிமிர்த்திய பெருமாளே !

எதிர் இலாத-ஒப்பு இல்லாத — unequalled பக்தி — devotion மேவி-பொருந்தி—entertain இனிய—sweet தாள்-திருவடி—feet நிணப்பு—thought இருபோதும்-இரவும் பகலும்— day and night or இரண்டு மலர் போன்றதிருவடிகள்—two flower like feet *வாரிதி-கடல்—*sea இதயம்-மனம்—heart உறவாகி-பொருந்தி – have contact எனதுளே-என்உள்—within me உறைவோன்-இருப்பவன்—resident வெற்பு-மலே—mountain கனக மேரு-பொன்மயமான மேரும‰—golden Mt. Meru ஒத்த-போன்ற—like புயம்-தோள்—shoulders வீரன்—warrior மதுர-இனிய—sweet வாணி-சொல்—words of praise உற்ற-பொருந்திய—has கழலோன்-வீரக்கழலே அணிந்தவன் -one wearing anklet வழுதி-பாண்டியன்—paanndiyan A cor —hunch நிமிர்த்த-நேர் ஆக்கிய—straightened

### Please place your feet firm in my heart

I should practise unequalled devotion;

I should entertain Your feet in me;

Your two flower-like feet should have contact with my sea-like heart and remain constantly—please confer such blessings!

Oh Lord residing at Kadhirkaamam hills !

Oh Warrior having shoulders like golden Mt. Meru!

Oh Lord whose anklets have been praised in sweet words!

Oh Supreme Lord who straightened the hunch of the Paanndiyan!

### கருவின் உருவாகி—KARUVIN URUVAAGI

பழனி ஆண்டவனே!

செருவில் உருவானேன்; பிறந்தேன்; வளர்ந்தேன்; பல கூலே களேக் கற்றேன்: உலக வாழ்விலேயே மூழ்கினேன்; ஆனுல் உன்னே நிணேக்காமல் இருக்கிறேனே! சமய அறிவு பெருமல் இருக்கிறேனே! வறர ஹர சிவாய என்று குருமல் இருக்கிறேனே! என்னேக் காப்பாற்றுவாயாக.

#### பெருவாழ்வு பெறச்செய்க

கருவின் உருவாகி வந்து வயதளவிலே வளர்ந்து Karuvin uruvaagi vandhu vayadhallavile vallarndhu க்கேகள் பலவே தெரிந்தும் அதனுலே kalaigall palave therindhum adhanaale கரியகுழல் மாதர் தங்கள் அடிசுவடு மார்புதைந்து kariyakuzhal maadhar thanggall adisuvadu maarpudhaindhu கவ‰ பெரிது ஆகி நொந்து மிக வாடி kavalai peridhu aagi nondhu miga vaadi அரகர சிவாயவென்று தினமும் நிணயாமல் நின்று Arakara Sivaayavendru dhinamum ninaiyaamal nindru அறுசமய நீதி ஒன்றும் அறியாமல் arrusamaya needhi ondrum arriyaamal அசனம் இடுவார்கள் தங்கள் மணகள் தஃவாசல் நின்று asanam idavaargall thanggall manaigall thalaivaasal nindru அனுதினமு(ம்) நாணம் இன்றி அழிவேஞே? anudhinamum naannam indri azhivens ? உரகபடமேல் வளர்ந்த பெரிய பெருமாள் அரங்கர் uragapadamēl vallarndha periya perumaall Aranggar உலகளவு மால் மகிழ்ந்த மருகோனே ! ulagallavu Maal magizhndha marugone! உபயகுல தீப துங்க விருது கவிராச சிங்க ubhayakula dheepa thungga virudhu kaviraasa singga

உறை புகலியூரில் அன்று வருவோனே!

பாவ் Pugaliyāril andru varuvonē!

பரவை மீன மீதில் அன்று ஒரு பொழுது தூது சென்ற

Paravai manaimeedhill andru oru pozhudhu thādhu sendra
பரமன் அருளால் வளர்ந்த குமரேசா!

paraman arullaal vallarndha Kumarēsaa!

பகை அசுரர் சேணே கொன்று அமரர் சிறை மீள வென்று

pagai asurar sēnai kondru amarar sirrai meella vendru
பழனிமலே மீதில் நின்ற பெருமாளே!

Pazhanimalai meedhil nindra perumaallē!

கருவில் விழுந்து, உருவெடுத்து, பிறந்து, ஒவ்வொரு வயதாக வளர்ந்தேன்;

கலேகள் பலவற்றையும் கற்று அறிந்தேன்;

கரிய கூந்த‰யுடைய பெண்களின் (காதல் மயக்கத்தால்) அவர்களுடைய கால் சுவடுகளே எஸ் மார்பில் புதைத்துக் கொண்டேன்;

கவ*ே*கள் அடுகம் ஆயின; அதனுல் வருந்தினேன்; மிகவும் வாடினேன்.

அரசுர, நிவாய என்று நாள் தோறும் நிணேக்கவில்லே;

ஆறு வகையான சமயங்கள் கூறும் கோட்பாடுகளே ஒன்றும் அறிந்து கொள்ளவில்லே;

உணைவு இடுபவர்கள் வீட்டின் வாசலில் நாள்தோறும் நிற்பேன்—

இங்ஙளம் நான் வெட்கம் இல்லாமல் அழியலாமோ? படம் உடைய பாம்பின்மேல் படுத்து இருப்பவர்— பெரிய பெருமாள் ஆகிய திருவரங்கர்—

உலகத்தை அளத்தவர் ஆகிய நிருமாலின் மருமகனே !

தாய்தந்தை ஆகிய இருவர் மரபுகளிலும் விளக்கைப் போன்றவனே!

உயர்ந்தவனே !

கொடிகட்டிய கவியரசர்களில் சிங்கம் போன்றவனே!

சீர்காழியில் அன்று (சம்பந்தராக) வந்தவனே !

சுந்தரருக்கா**கப் பரவையாரின் வீட்டுக்கு ஒருநாளி** தூதாகச் சென்*ரு*ர் சி**வபெருமான்**—

அச்சிவபெருமானின் அருளால் வளர்ந்த குமரேசனே !

பகைவர்கள் ஆகிய அரக்கர் சேனேயைக் கொன்று தேவர்களேச் சிறையினின்று மீட்டவனே!

பழநி மஃயின்மேல் இருக்கும் இறைவனே !

கருவின்—in the embryo

உருவாகி—taking form

வந்து-after being born

கவேகள்—arts and sciences

கரிய-கருமையான —black

குழ**்-**கூந்தல்—tress

மா தர்-பெண்கள்—ladies

அடிசுவடு—foot prints

மார்-மார்பு—chest

കബ്യ -- confusion; responsibilities

நொந்து—suffer

வாடி-pine away

தின**மும்-நாள்தோறும்—d**aily

நினேயாமல்—without thinking (chanting)

அறுசமயம்—the six religious systems viz, Saivam, Vaishnavam, Saaktham, Sauram, Gaannapaththyam and Kaumaaram

நீதி-கோட்பாடு—tenets

அறியாமல்—not learning

அசனம்-உணவு —food

இடுவார்கள்-கொடுப்பவர்—giver

மனேகள்-விடுகள்—houses

தவேவாசல்—doorway

அனுநினம்-நாள் தோ**றும்—dail**y

தாணம் இன்றி-வெட்கம் இல்லாமல்—without shame

அழிவேட்டைShall I be destroyed

**உரகம்-பா**ம்பு—snake

படம்—hood

பெரிய பெருமாள்—name of Vishnu at Srirangam அரங்கர்—residing at Srirangam உலகு அளவு-உலகத்தை அளந்தவர்—who scaled மால்-விஷ்ணு—Vishnu மருகன்-மருமகன்—nephew உபயகுலம்-தாய் தந்தை ஆகிய இருவர் குலம்—the houses of father and mother

துங்க-உயர்ந்தவனே—of high status விருது-கொடி—banner (of learning) கவிராசர்—king of Poets சிங்க-சிங்கம் போன்றவனே—lion like புகவியூர்-சீர்காழி—Seerkaazhi பரவை—consort of Sundarar மீணமீதில்-வீட்டுக்கு—to the house தூது-தூதன்—envoy பரமன்-கடவுள்—God குமரேசன்-முருகன்—Murugan பகை அசுரர்—inimical giants சேனே—army அமரர்-தேவர்—celestials சிறைமீள—to set free from prison

### Bless me with flourishing life

Conceived in the womb, taking form and being born, growing year by year, I learnt all arts and sciences; (Enamoured of) the black tresses of damsels. I got impressed on my chest their foot prints.

My responsibilities increased; I suffered and pined away. I never chanted "Hara Hara" and "Siveaya".

I never learnt the fundamental tenets of the six religious systems;

I stood always at the door way of those who offer food as alms.

Shall I still remain so shameless and be destroyed?

Periaperumal resting on the hooded snake at Sri rangam

It was He who scaled the world.

He is Tirumaal and You are his nephew.

Oh light of the houses of both father and mother !

Oh Lord of high status !

Oh lion among the king of poets who raised the banner of learning!

Oh Lord who was born at Seerkaazhi (as Gnaanasambandar!)

For the sake of Sundarar to appease the wrath of Paravaiyaar, Lord Siva went as an envoy to her house once

Oh Kumaresa who grew up by the grace of such lord!

Oh Lord who Set free from prison the celestials after destroying the army of inimical giants!

Oh Lord residing on the Pazhani Hills!

#### நிறைமதி—NIRRAIMATHI

உலகத்தில் இருக்கும் அழகான பொருள்கள் இடத்திலேஆசை வைத்திருக்கிறேன்; அவ்வாசைகளிஞல் நான் பெறும் எல்லாச் சுவைகளும் அழியும் தன்மை உடையன. நீயோ அச்சுவை எல்லா வற்றிலும் மேலான நிலேயான சுவையாய்ப் பயன் தருகிருய்; எனவே சுவாமிமலேயில் இருக்கும் பரமனே! உன் திருவடியில் எப் போதும் ஆசை வைக்குமாறு செய்! உன் திருவடியை அருள் செய்க.

### திருவடி அருள்வாயாக

நிறைமதி முகம் எனும் ஒளியாலே

Nirraimadhi mugam enum olliyaalē
நெறிவிழி கணேயெனு நிகராலே
aerrivizhi kannaienu nigaraalē
உறவுகொள் மடவர்கள் உறவரமோ

யாகvukoll madavargall urravaamā
உன் திருவடி இனி அருள்வாளே

மா thiruvadi ini arullvaayē

மறைபயில் அரிதிரு மருகோனே marraipayil Ari\_thiru marugone **ம**ருவலர் அசுரர்கள் குலகாலா maruvalar asurargall kulakaala குறமகள் தணமணம் அருள்வோனே Kurramagall thanaimannam arullvone குருமலே மருவிய பெருமாளே gurumalai maruviya perumaalle

முழுமதி போன்ற முகத்தின் ஒளியாலும், அம்புபோன்ற கண் **விழிகளாலும் (மயக்கி) உறவு** கொள்ளும் (விலே) மகளிரின் உறவு நல்ல உறவு ஆகுமோ? (ஆகாதே);

உன் திருவடிகளே இப்பொழுது எனக்கு அருள் செய்வாயாக! வே தம் ஓதுகிற திருமாலின் மருமகனே! பகைவர்கள் ஆகிய அசுரர் குலத்துக்கு யமன் ஆனவனே ! குறமகள் ஆகிய வள்ளியைத் திருமணம் செய்து கொண்டவனே !

சுவாமிமலேயில் உள்ள இறைவனே!

நி**றைமதி-மு**ழு நிலா—full moon முகம்—face geff-radiance தெறிவிழி—attractive look கணே-அம்பு — arrow நிகர்-போன்ற—resembling உறவு@கான்—contact மடவர்கள்-பெண்கள்—harlots காலா-யமன் ஆன்வனே—becoming god of death

மருவிய-பொருந்திய—residing at

இனி-இப்பொழுது—now மறை-வே தம்—vedas பயில்-ஓது இற — reciting அரி-திருமால்—Vishnu மருகோன்-மருமகன்—nephew மருவலர்-பகைவர்—enemies அசுரர்கள்—giants குலம் —clan குறுகள் -வள்ளி - Valli, daughter of a hunter **மணம் அருள்வோன்-மண**ம் செய்து கொண்டவன்—wedded குகுமல் - சுவாமிமல் — Swamimalai (near Kumbakonam)

#### Please bestow great [feet]

Charmed by the radiance of the countenance and attracted by the sharp arrow-like look of the harlots, will their contact be reckoned as virtue (not at all 1)

Please bestow Your feet (grace) now!

Oh the nephew of Vishnu reciting Vedas!

Oh god of death to the inimical clan of the giants(asuras)

Oh Lord who married Valli the daughter of a hunter!

Oh Lord residing at Swamimalai!

#### சரண கமலாலயத்தை SARANNA KAMALAALAYATHTHAI

சுவாமிமலேயில் இருக்கும் முருகனே ! உன்றிருவடியை அரை நிமிஷம் கூட வணங்காமல் இருக்கிறேன்! நான் தனியன் ஆக இருக்கிறேன் ; பாவங்கள் செய்ததால் பிறவி எடுத்து இருக்கிறேன் ; எனக்குக் கருணே செய்க ! நான் பெருவாழ்வு வாழ அருள் செய்க செலை சௌக்கியங்களும் தருவாயாக !

#### தமிழின் தெய்வீக ஆற்றல்

சரண கமலாலயத்தை அரை நிமிஷ நேர(ம்) மட்டில் Saranna kamalaalayaththai arai nimisha neram mattil தவ முறை தியானம் வைக்க அறியாத thava murrai thiyaanam vaikka arriyaadha சட(ன்) கசட(ன்) மூட(ன்) மட்டி பவ விணயிலே சனித்த sadan kasadan mudan matti bava vinaiyile saniththa தமியன் மிடியால் மயக்கம் உறுவேணே? thamiyan midiyaal mayakkam urruveno? கருணே புரியா திருப்பது என்னகுறை? இவ்வேஃா செப்பு! karunnai puriyaadhiruppadu ennakurrai? ivvellai seppu 1 கயிலோலே நாதர் பெற்ற குமரேசனே ! Kayilaimalai naadhar petra Kumaresane 1 கடக புபமீது ரத்னமணி அணி பொன்மாலே செச்சை kadaga puyameedhu rathnamanni anni ponmaalai sechchai கமழும் மணாமார் கடப்பம் அணிவோனே ! kamazhum mannamaar kadappam annivone /

**தருணம்** இது ஐயா! மிகு*த்*த கனமதுறு நீள் சவுக்ய tharunnam idhu Aiyaa miguththa ganamadhuru neell savukya சகல செல்வ யோகம் மிக்க பெருவாழ்வு sakala selva yogam mikka peruvaazhvu **தகை**மை சிவஞானம் முத்தி பரகதியும் நீ கொடுத்து thagaimai sivagnaanam muththi paragadhiyum nee koduththu உதவிபுரிய வேணும் நெய்த்த வடிவேலா! udavipuriya vēnnum neiththa vadivēlaa ! அருணதள பாத பத்மம் அது நிதமுமே துதிக்க arunnathalla paadha padhmam adhu nidhamume thudhikka அரிய தமிழ் தான் அளித்த மயில்வீரா ! ariya thamiz thaan alliththa mayilveeraa ! அதிசயம் அநேகம் உற்ற பழநி மஃ மீது உதித்த adhisayam anagam utra Pazhani malai meedhu udhiththa அழக! திருவேரகத்தின் முருகோனே Azhaga! Thiruveragaththin Murugone!

உ**ன்** தி**ருவடிகள் ஆ**கிய கோயிலே அரை நிமிஷ நேரமும் த**வம்** செ**ய்யு**ம் முறையில் தியானம் செய்யத் தெரியாமல் இருக்கிறேன்.

நான் உயிர் இல்லாத பொருள்; அறிவு இல்லாதவன்;

மூடன்; மந்தபுத்தி உடையவன்;

தீவினே செய்து பிறந்தவன்: தனியே இருப்பவன்

ஏழை—இவற்ருல் நான் சலக்கம் அடைவேனு?

எனக்கு நீ கருணே புரியாமல் இருக்கிருய்! என்ன குறை என் னிடம் இருக்கிறது? இப்பொழுது சொல்.

கயிலே மலேயில் உள்ள தலேவர் ஆகிய சிவபெருமான் பெற்ற குமரனே!

**கடகம் அ**ணிந்த புயங்கள்; ரத்தினம் பதித்த பொ**ன்மாஃ»;** வெட்சிமாஃ — நறுமணம் வீசம் கடப்பமலர் மாஃ — இவற்றை அணிந்திருப்பவனே!

**ஐயா! எனக்கு (அருள் செய்ய) இது நல்ல சமயம்!** 

அதிகமான பெருமை—நிஃயான சுகம்—எல்லாச் செல்வங்கள் யோகம்—மிகச் சிறந்த வாழ்வு—சிறப்பு-சிவஞானம்-முத்தியாகிய-பரகதி ஆகிய இவற்றைக் கெர்டுத்து உதவி செய்ய வேண்டும்.

நெய் பூசிய வடித்த வேஃ உடையவனே!

ஓளி பொருந்திய தாமரை மலர் போன்ற உன் திருவடிகளே நாள்தோறும் துதிக்க அருமையான தமிழை நீ எனக்கு அளித்தாய்.

மயில் மேல் உள்ள வீரனே! அதிசயம் பல உடையது பழநிம‰— அப்பழநி ம‰யின் மேல் உள்ள அழகனே!

திருவேரகம் எனும் சுவாமி மஃலயில் இருக்கும் முருகப் பெருமானே!

சரணம்-திருவடி—sacred feet கமலம்- தாமரை — lotus ஆலயம்-கோயில்—temple அரை நிமிஷம்—half a minute நேரம்—time தவமுறை—in the way of penance தியானம்—concentration; meditation அறியாத-தெரியாத—incapable சடன்-உயிரில் பொருள்—inanimate கசடன்-அறிவு இல்லா தவன்—ignoramus மூடன் —idiot மட்டி-மந்த புத்தி உடையவன்—dullard பவளின-தியவினே—evil deeds சனித்த-பிறந்த—born தமியன்—singleness மிடி-வறுமை—poverty மயக்கம்-கலக்கம்—confusion ∡ருணே—grace புரியாது—not bestowing குறை—drawback இவ்வே*ள* - இப்பொழு து --- now செப்பு-கூறு— tell கயிலேமுன் நாதர்-சிவன்—Lord of Mt. Kailas பெற்ற — born of குமரேசனே- Oh Kumaresa! (Kumaresan is the name of Murugan) #Laub-shoulderknot

புயம்—shoulders ரத்ன மணி—gems பொன்மால -gold chain செச்சை-வெட்சி—a kind of flower கமமும்-மணம் வீசுகிற—emitting fragrance கடப்பம் அணிவோன்—wearer of kadamba garland தருணம்-opportune moment மிகுந்த தனம் — abundant wealth சவுக்கியம்—comfort சகல செல்வம் - all kinds of riches யோகம்-அதிர்ஷ்டம்—luck பெருவாழ்வு – prosperous life தகைமை-சிறப்பு—high status சிவஞானம் – knowledge of Siva முத்தி - salvation பரக்டு—beatitude நெய்த்த—greasy அருண — pinkish தளம்-பூவி தழ்—petal பாத பத்மம்—lotus like feet நிதமும்-நா**ள்தோறும்—**daily து திக்க — to praise or worship அரிய—rare; remarkably good மயில் வீரா—Hero mounted on a peacock அதிசயம்-அற்பு தம்—miracle அநேகம்-பல—many உதித்**த**—born அழகன் - beauteous one **திரு ஏரகம்-சுவா**மிமலை—Swamimalai, a place near Kumbakonam

#### Divine power of Tamil

Your lotus like Feet is a temple !

I don't spend even half a minute in penance and I am incapable to concentrate on it.

I am inanimate; ignoramus; an idiot and a dullard;

I was born singly on account of evil deeds;

Because of poverty, may I remain confused?

Why have You not bestowed Grace?

What draw back do I have? please tell it now.

Oh Kumaresa, born of the Lord of Mt. Kailas!

Oh Lord, decked with shoulder knots, gems of gold chains and wearer of garland of vetchi and fragrant kadamba flower

This is the opportune moment, Oh Lord !

Abundant wealth—everlasting comfort—all kinds of riches—luck—prosperous life—high status—Siva gnaana—salvation—and beatitude—these please do grant and help me.

Oh Lord with greasy spear !

To worship Your pinkish petalled lotus Feet daily You granted me remarkably good TAMIL.

Oh Hero mounted on a peacock!

You were born, oh! beauteous One in Palani Hill which contains many miracles.

Oh Muruga, residing at Tiru Earagam (Swamimalai)

#### என்னுல் பிறக்கவும் ENNAAL PIRRAKKAVUM

எம் பெருமானே! நான் பிறந்தேன்; இறப்பேன்; நான் உ**ஸ்கோ அழைப்பேன்**; உன்னேத் துதிப்பேன்; நான் மணவி **மக்களோ**டு சுகிக்கிறேன்! —இவை எல்லாம் என் செயல் அல்ல! எல்லாம் உன்னுடைய திருவருளே! ஆண்டேவனே! அருள் செய்க!

### என்னுல் ஆவது எதுவும் இல்லே

என்னுல் பிறக்கவும் என்னுல் இறக்கவும் Ennaal pirrakkavum ennaal irraakkavum என்னுல் துதிக்கவும் கண்களாலே ennaal thudhikkavum kanngallaale என்னுல் அழைக்கவும் என்னுல் நடக்கவும் ennaal azhaikkavum ennaal nadakkavum என்னுல் இருக்கவும் பெண்டிர் வீடு ennaal irukkavum penndir veedu என்னுல் சுகிக்கவும் என்னுல் முகிக்கவும் ennaal sugikkavum ennnaal mugikkavum என்னுல் சலிக்கவும் தொந்தநோயை ennaal salikkavum thondhanoyai என்னுல் எரிக்கவும் என்னுல் நிணேக்கவும் ennaal erikkavum ennaal ninaikkavum என்னுல் தரிக்கவும் இங்கு நானுர்? ennaal tharikkavum inggu naanaar? கன்ஞர் உரித்த என்மன்ஞ! எனக்கு நல் kannaar uriththa enmannaa ! enakku nal கர்ணுமிர்தப் பதம் தந்த கோவே ! karnnaamirdhap padham thandha kovē! கல்லார் மனத்துடன் இல்லா மனத்தவ ! kallar manaththudan illaa manaththava ! கண்ணுடி யிற்றடங்கண்ட வேலா ! kannnnaadi yitradanggannda Velaa ! மன்னை தக்கணே முன்னுள் முடித்தலே mannana thakkanai munnaall mudiththalai வன்வாளியிற் கொளும் தங்கரூபன் vanvaalliyirr kollum thanggarupan மன்னு! குறத்தியின் மன்னு! வயற்பதி mannaa! kurraththiyin mannaa! vayarrpadhi மன்னு! முவர்க்கொரு தம்பிரானே ! mannaa! mūvarkkoru thambiraane!

(நான் விரும்பியவாறு) பிறக்கவும், சாகவும் (முடியாது);

து திக்கவும், கண்களால் (உன்னேக் காணவும் முடியாது);

(உன்னே) அழைக்கவும், (கால்களால்) நடக்கவும் (முடியாது);

(விரும்பிய இடத்தில்) இருக்கவும் (முடியாது);

பெண்கௌாடு மீணவாழ்க்கையை இன்பமாக நடத்தவும், அதில் சலிப்புக் கொள்ளவும் (முடியாது);

இடையீடு இல்லாமல் வருகிற வினே ஆகிய நோயை எரித்து அழிக்கவும், அவ்வாறு செய்ய நினேக்கவும், அவ்வினே களேத்தாங்கவும் (முடியாது);

—இவற்றை எல்லாம் செய்ய நான் யார்?

கல்லில் இருந்து நாரை உரித்த அரசனே!

**காதில் (கேட்பதற்கு) அமுதம்போன்று இருக்கும் (உன்** திருப் பெயர் ஆகிய) மந்திரத்தை அருளிய அரசனே!

உள் பெருமையை அறியாதவர் மனத்தில் இருக்காதவனே!

கண்ணுடி போன்ற பக்கங்களே உடைய வேலே ஏந்தியவனே தக்கன் என்னும் அரசனே முன்னெரு காலத்தில் கிரீடம் பொருந்திய தலேயை வலிமை பொருந்திய அம்பால் அறுத்த தங்கவடிவம் ஆனவனே!

அரசனே! குறமகள் ஆகிய வள்ளியின் கணவனே! வயலூர் அரசனே! மூவர்க்கும் த‰வனே!

பிறக்க—to be born

இறக்க—to die

துதிக்க—to worship

அழைக்க—to call

**நடக்க**—to walk

இருக்க—to be

பெண்டிர்—woman; wife

வீடு—house

சுகிக்க—to enjoy

சலிக்க—to detest

தொந்தநோய்—continuous paasas

நோய் - paasas (good and evil deeds)

```
எரிக்க—to burn
 தரிக்க—to withstand
 இங்கு — here
 நான் ஆர் — who am 1?
 கல் - stone
вий-bark (of a tree)
உரித்த-to peel or take off the bark
கர்ணம்-காது—ear
அமிர் தம்—ambrosia
பதம்-சொல் (சரவணபவ என்ற ஆறெழுத்து மந்திரம்)-word (the
                                   mantra Saravannabhava)
தந்த-gave
கோ-அரசன் — king
கல்லார்—unlearned
மனத்து—in the heart
மனத்தவ—oh! having mind
கண்ணுடியில்-கண்ணுடி போல —like a mirror
தடம்-பக்கம்—side
தக்கன்- தக்ஷன் — Thaksha (the father of Uma)
முன்னுள்—once
முடி-கிரீடம்—crown
வன்வாளி-வலிமையான அம்பு —mighty arrow
தங்கரூபன்- தங்கவடிவம் உடையவன்—golden form
குறத் தி-வள்ளி—the damsel of kura clan, Valli
வயல்பதி-வயலூர் —place called Vayalīr
முவர்-மூவர்-Trio, Brahma Vishnu and Rudra
தம்பிரான்-தஃலவன் — Lord
```

#### Nothing can I do of my own accord

(To my liking I cannot) take birth or die; worship you or (see you) by my eyes; (nor can I) call You or walk or sit (as I like); (I cannot) enjoy life with damsels or live in a house (as I like), (nor can I) detest anything; (I cannot) burn the perpetual paasas, (nor even think of doing so; (Lo! I cannot) withstand them—(To confront these) who am I?

Oh Lord who peeled the stone !

Oh King who gave me the mantra which is ambrosia to the ear!

Oh Lord who does not dwell in the hearts of the unlearned!

Oh holder of a spear having mirror like sides !

You have once beheaded Thaksha by your mighty arrow;

Oh Lord of golden Form!

Oh King of Valli born of kura clan!

Oh King of Vayalur !

Oh Lord of the Trio, Brahma Vishnu & Rudra!

## அதல சேடஞர்—ADHALA SEDANAAR மயிலும் ஆட ஃ வர வேண்டும்

எல்லாம் வல்ல பெருமானே! எல்லாருடைய உள்ளமும் ஆடுமாறு நீ மயிலின் மேல் ஆடி வரவேணும்! அருச்சுனனுக்குத் தேர்ச்சாரதியாக வந்த கண்ணன் விரும்பும் திறலோனே!

அதல சேடஞர் ஆட அகிலமேரு மீது ஆட adhala sēdanaar aada akilamēru meedhu aada அபின காளி தான் ஆட அவளோடு அன்று abina kaalli thaan aada avallēdu andru அதிர வீசி வாதாடும் விடையில் ஏறுவார் ஆட adhira veesi vaadhaadum vidaiyil ērruvaar aada அருகு பூத வேதாளம் அவையாட arugu būdha vēdhaallam avaiyaada மதுர வாணி தான் ஆட மலரில் வேதஞர் அட madhura vaanni thaan aada malaril vēdhanaar aada மருவு வானுளோர் ஆட மதி ஆட

வனச மாமியார் ஆட நெடிய மாமஞர் ஆட vanasa maamiyaar aada nediya maamanaar aada மயிலும் அடி நீ ஆட வர வேணும் mayilum aadi nee aadi vara vennum கதை விடாத தோள் வீமன் எதிர்கொள் வாளியால் நீடு kadhai vidaadha tholl veeman ehirkoll vaalliyaal needu கருதலார்கள் மாசேணே பொடியாகக் karudhalargall maasenai podiyaagak கதறு காலி போய் மீள விசயன் ஏறு தேர் மீது kadharu kaali poy meella Visayan erru ther meedhu கனக வேத கோடு ஊதி அலே மோதும் kanaga vedha kodu udhi alai modhum உததி மீதிலே சாயும் உலகம் ஊடு சீர் பாத udhadhi meedhile saayum ulagam udu seer paadha உவண ஊர்தி மாமாயன் மருகோனே ! uvanna ūrdhi Maamaayan marugone ! உதய தாம மார்பான ப்ரபுட தேவ மாராசன் udhaya dhaama maarbaana Prapuda dheva maaraasan உளமும் ஆட வாழ்தேவர் பெருமாளே ! ullamum aada vaazhdhevar Perumaalle!

அதல உலகத்தில் ஆதிசேடன் ஆடை, பெரிய மேருமலே ஆட, இறைவன் இடத்தில் இருந்து பிரியாத காளி ஆடை, அவளோடு அண்டங்கள் அதிரும்படி (கைகளே) வீசி ஆடிவரும் எருதின் மேல் ஏறி வருபவரும் ஆகிய சிவபெருமான் ஆடு,

அருகில் உள்ள பூதங்களும், பிசாசுகளும் ஆட, இனிமையான கலேமகள் ஆட, தாமரை மலரில் இருக்கும் பிரமன் ஆட. வானத்தில் இருக்கும் தேவர்கள் ஆட, சந்திரனும் ஆட, மலரில் வீற்றிருக்கும் மாமியார் ஆகிய இலக்குமி ஆட, ஓங்கி வளர்ந்த மாமனுர் ஆகிய திருமால் ஆட, உன் மயிலும் ஆட, நீ ஆடிக்கொண்டு வருவாயாக! கதை என்னும் படையை விடாத (வலிய) தோள்களே உடைய பீமன் தாண் ஏவிய அம்புகளால் பகைவர்களுடைய சேனே அழியக் கதறும் பசுக்களே மீட்டான்;

விசயன் ஆகிய அருச்சுனன் இருக்கும் பொன்தேரி**ல் ஏ**றிச் சிறப்புப் பொருந்**திய** சங்கை ஊதியவனும்—

அலேகள் மோதுகிற (பாற்) கடலில் பள்ளி கொள்பவனும்— உலகம்முழுவதும் அளந்த சிறப்புள்ள திருவடியுடையவனும்—

கருடனே வாகனமாக உடையவனும்

மாமாயனும் ஆகிய திருமாலுக்கு மருகனே!

உதயகால நிறம் பொருந்திய மாலேயை அணிந்த மார்பை உடைய ப்ரபுடதேவ மகாராசனுடைய மனமும் ஆட(நீ வரவேணும்) தேவர்களு க்குத் தலேவனே !

அதலம்-கீழ்உலகம்—nether world

சேடனர்-ஆதிசேடன்—Adhi Sesha, the serpent

-to move or dance

அகிலமேரு-பெரியமேரு—huge Mt. Meru

அபின-அபின்ன-பிரியா த— inseparable

காளி—a form of Uma-Kaalli

அதிர — making noise

வீசு-moving hither and thither

விடை-விடபம் — bul l

அருகு—nearby

பூதம்—demon

வே தாளம்-பிசாசு—devil

மதுரம்-இனிமையான—sweet

வாணி-கவேமகள்—goddess of learning

**மலர்-**தாமரைமலர்—lotus

வே தஞர்-பிரமன்—Brahma

மருவுவான் உளோர்-வானத்தில் உள்ள தேவர்கள் — cclestials in heaven

மதி-சந்திரன்—moon வனசம்-தாமரை—lotus

மாமியார்—aunt (here goddess of wealth) நெடிய-நீண்ட—tall மாமஞர்—uncle-Vishnu மயில்—peacock வரவேணும்--please do come கதை-ஓர் ஆயுதம்—an instrument-log தோள்—shoulders வீமன்-பாண்டவர்களில் ஒருவன் - one of the Paandavas-Bhima வாளி—arrow கரு தலார்கள்-பகைவர் —enemies மாசேண—big army பொடியாக—annihilate கத்று காலி —cattle making noise வீசயன்-அருச்சுனன்-one of the Paandavas-Ariuna கனகம்-பொன்—gold கோடு-சங்கு—conch ஊதி — blowing அலே மோதும்—dashed by waves உத்தி-கடல்—sea (here the mythical milk sea) சாயும்-பள்ளிகொள்ளும்—to sleep உலகம் ஊடு-உலகம் முழுதும் பரவிய—that scaled the earth சீர்பா தம்- திருவடி — sacred feet உவணம் ஊர்தி-கருட வாகனம்—riding on Garuda மாமாயன் - a great diplomat-Vishnu மருகோன்—nephew உதயதாமம்-garland having hue of day break மார்பு-chest *மாராசன்-பேரரசன்*—Emperor உளம்-மனம்—heart -dance (with ecstatic joy) தேவர்பெருமான்—lord of the celestials

## Please do come on the peacock and make all the hearts dance

Adisesha, the (mythical) serpent of the nether world the huge Mt. Meru—the inseparable Kalli—with Her the rider of the bull who moves his hands hither and thither nearby the demons and the devils-sweet goddess of Learning (Saraswathi)—Brahma seated on the lotus—the celestials in heaven—the moon—the aunt abiding in lotus (viz., the goddess of wealth—Lakshmi)—the uncle of tall stature (viz., Vishnu)—even the peacock—all dance at Your sight.

#### PLEASE DO COME I

Bhima, having the log in his hands, threw arrows at the big army of the enemies, annihilated them and got back the stolen cattle that were making noise.

Seated on the chariot of Arjuna, he blew the golden conch (declaring the Victory)—he sleeps in the (mythical) milk sea dashed by waves—he scaled the world by his sacred feet—he rides on garuda—he is a great diplomat—it is Vishnu—Oh the nephew of Vishnu!

The heart of the emperor Praputa Deva, who wears garland with the hue of day-break, dances (at your sight).

Oh the lord of the celestials !

## சினத்தவர்—SINATHTHAVAR

# திருப்புகழ் தெய்வ நெருப்பு

திருத்தணியில் வாழும் பரமனே ! பகைவைர்கள் எல்லாரையும் அழிப்பவனே ! உண் புகழ் எங்கும் பரவியுள்ளது ! உண்டுனத் துதித்தால், நிடுனத்தவற்றைப் பெறலாம் ! மீண்டும் பிறவி வராது. உன் புகழைப் பாட எனக்கு அருள்வாய்

சினத்தவர் முடிக்கும் பகைத்தவர் குடிக்கும் Sinaththavar mudikkum pagaiththavar kudikkum செகுத்தவர் உயிர்க்கும் சினமாகச் seguththavar uyirkkum sinamaakach சிரிப்பவர் தமக்கும் பழிப்பவர் தமக்கும் chirippavar thamakkum pazhippavar thamakkum திருப்புகழ் நெருப்பென்று அறிவோம் யாம் thiruppugazh neruppendru arrivom yaam

நிணேத்ததும் அளிக்கும் மனத்தையும் உருக்கும் ninaithadhum allikkum manaththaiyum urukkum நிசிக் கரு வறுக்கும் பிறவாமல் nisik karu varrukkum pirravaamal நெருப்பையும் எரிக்கும் பொருப்பையும் இடிக்கும் neruppaiyum erikkum poruppayum idikkum நிறைப் புகழ் உரைக்கும் செயல் தாராய் nirraip pugazh uraikkum seyal thaaraay தனத்தன தனத்தந் திமித்திமி திமித்திந் thanaththana thanaththand thimiththimi thimiththind தகுத்தகு தகுத்தந் தனபேரி thaguththagu thaguththand dhanaperi தடுட்டுடு டுடுட்டுண் டெனத்துடி முழக்கும் thaduttudu tuduttunn denaththudi muzhakkum தளத்துடன் அடக்கும் கொடுசூரர் thallathudan adakkum kodusūrar சினத்தையும் உடற் சங்கரித்த ம‰ முற்றும் sinaththaiyum udarr sangariththa malai mutrum சிரித்து எரிகொளுத்தும் கதிர்வேலா ! siriththu erikolluththum kadhirvelaa 1 தினேக்கிரி குறப்பெண் தனத்தினில் சுகித்தெண் thinaikkiri kurrappenn thanaththinil sugiththenn திருத்தணி இருக்கும் பெருமாளே ! Thiruththanni irukkum Perumaalle!

கோபம் கொண்டவரை அழிக்கும்; பகைவர்களே ஒழிக்கும்; தாக்கியவர்களேப் பார்த்துக் கோபித்துப் பெருமூச்சுவிடும்; சிரிப்ப வருக்கும் பழிப்பவருக்கும் திருப்புகழ் நெருப்பு ஆகும்—இதணே நாம் அறிவோம்.

நினேத்தவற்றைக் கொடுக்கும்; மனத்தை உருக்கும்; பிற**க்** காதவாறு வினேகளின் கருவை ஒழிக்கும்; நெருப்பையும் எரிக்கும்; மலேகளேயும் இடிக்கும்— (இத்தகைய) உன்னுடைய நிறைந்த புகழைக் கூறுவதற்கு அருள் செய்வாயாக.

(உன்) பேரி: ''தனத்தன தனத்தந் திமித்திமி திமித்திந் தகுத்தகு தகுத்தந் தன'' என்று முழங்கும்; துடி: ''தடுட்டுடு டுடுட்டுண்டு'' என ஒலிக்கும்;

(பகைவர்) சேனேகளே அடக்கும்.

கொடுமையான சூரபத்மனின் கோபத்தையு**ம் உ**டனேயும் அழித்தாய்-ஆரவாரம் முழுவதும் சிரித்து அழித்தாய். ஒளி பொருந்திய வேல் உடையவனே!

தினே விளேயும் மலேயில் குறப் பெண் ஆகிய வள்ளியோடு இன்பத்தை அனுபவித்துத் திருத்தணிகை என்னும் தலத்தில் இருக்கும் கடவுளே!

சினத்தவர்—the angry

பகைத்தவர் —the enemies

குடிக்கும் – drink (here destroy)

செகுத்தவர்—those who attack

உயிர்க்கும்—frown

சினமாக—angrily

சிரிப்பவர் —those who laugh

யழிப்பவர்—those who decry

திருப்புகழ்—your same; the verses sung on you

நெருப்பு —fire

அறிவோம்—we realize

நினத்தது—what we think or desire

அளிக்கும்—confer

உருக்கும்—melt

பிறவாமல் - without taking birth

நிசி-இரவு; இங்கு வினே—night; here it

denotes the past deeds; the cause of birth

தெருப்பு—fire

எரிக்கும் – burn

பொருப்பு-ம‰—mountain

இடிக்கும்—demolish

நிரைப்புகழ்—full fame

தாராய் - please give

Guff-kettle drum

துடி -a small drum; trumpet

தளம் — சேனே —army

கொடு சூரர்-கொடுமையான சூரன்—cruel Sura, a giant எரிகொளுத்தும்—set fire to சங்கரித்த—அழித்த—destroy அமனே—din தினே—millet கெரி—மடு—hill குறப்பெண்—the damsel of Kurava clan-Valli தனம்-முடு —breast சுகித்த—இன்பம் கொண்டு—enjoy திருத்தணி-திருத்தணிகை— one of the six abodes of Muruga

#### Thiruppugazh-a Divine Fire

The Thiruppugazh (Your Divine Fame) destroy the wrathful and the enemies; frowns angrily on those who attack laugh and decry—

To all those the Thiruppugazh is a Divine Fire We realise this.

Your fame confers what we desire; melts our heart; eradicates the past deeds, the cause of birth. It is fire to fire; it demolishes (even) mountains. Hence please confer the capacity to sing Your Fame.

The drums beat-"thanaththana thanaththan dhimith thimi thimiththim thaguththagu thanath than dhana";

The trumpets sound-"thaduttudu duduttunndu";

You, defeating the army, destroyed the wrath and the body of cruel Sura, the giant; further, you suppressed the din by laughing.

Oh Lord with the bright spear !

You admired the charm of the damsel of Kurva clan, Valli;

Oh Lord residing at Thiruththanni!

#### அவசியம்—AVASIYAM

யாராலும் காண முடியாத கடவுளே ! தலம் செய்வதற்கு அருள் செய்வாய் ! உன்னே நிணத்து ஜெபம் செய்யவு**ம் அருள்வாயாக!** என் மனம் கனியுமாறு அருள்க! உன் திருவடியை வணங்குகிறேன்!

#### தவம் ஜபம் வேண்டும்

அவசியம் முன் வேண்டிப் பலகாலும் Avasiyam mun venndip palakaalum அறிவின் உணர்ந்து ஆண்டுக்(கு) ஒரு நாளில் nrrivin unnarndu aanndukku oru naallil தவ ஜெபமும் தீண்டிக் கனிவாகிச் thava jebamum theenndik Kanivaagich சரணமதும் பூண்டற்கு அருள்வாயே ! charannamadhum punndarrku arullvaaye ! சவதமொடும் தாண்டித் தகர் ஊர்வாய் ! savadhamodum thaanndith thagar ūrvaay! சடு சமய**ம்** காண்டற்கு **அ**ரியானே ! sadu samayam kaanndarrku ariyaanë! சிவ குமரன் பீண்டிற் பெயரானே ! Siva Kumaran peenndirr peyaraane! திரு முருகன் பூண்டிப் பெருமாளே ! Thiru murugan punndip perumaalle!

அவசியம் என்று முன்னே கேட்டுக் கொண்டேன்; பல தடவை யும் கேட்டுக் கொண்டேன்;அறிவால் உணர்ந்தேன்; (எதை எனில்) ஆண்டுக்கு ஒரு நாளேனும் தவம் பூண்டு ஜபம் செய்ய வேண்டும்; மனம் கனிந்து உன் திருவடிகளே என் தஃயில் சூடிக் கொள்ள வேண்டும் – இவற்றை அருள் செய்வாயாக.

'இதை அடக்குவேன்' என்று சபதம் செய்து, குதித்துச் செல்லும் ஆட்டுக்கிடாயை (அடக்கி) ஊர்பவனே! ஆறு சமயங் களும் காண்பதற்கு அரியவனே! சிவனுக்கு மகனே! திருமுருகன் பூண்டியில் இருக்கும் பெருமாளே!

அவிவின் உணர்ந்து—perceived பலகாலும்—often; many times ஆண்டு—year தவம்—meditation தீண்டி-அடைந்து—practise தகர் ஊர்வாய்—rider of a goat கனிவாகி-கசிந்து—melt சடு-ஷட்-ஆறு—six சரணம்-திருவடி—feet சமயம்—religions (See stanza 6) சவதம்-சபதம்—oath காண்டற்கு அரியான்—cannot be seen தாண்டி—jumped சிவகுமரன்—son of Siva தகர்—goat

## Meditation and Penance - a necessity

It is necessary; I requested even before, many a time; I perceived; 'at least once a year bless me with penance and meditation'-(this I asked) I should melt; please bless me to hold Your Feet!

You vowed and jumping, You (controlled) a goat and rode on it. Oh Lord who cannot be seen even by the six religions! Oh son of Siva! Oh Lord residing at Thirumurugan pūnndi

#### பத்தியால்—PATHTHIYAAL

உத்தமனே! அடியார்களுக்கு நண்பனே! மஃகெளில் வாழ்பவனே! ஞானம் தருபவனே வெற்றி அளிப்பவனே! எனக்குப் பெருவாழ்வு தருவாயாக! முத்தி சேர்வதற்கு அருள் செய்வாயாக!

# உன் புகழ் பாடுகிறேன்; முத்தி அருள்க

பத்தியால் யான்உணப் பலகாலும்
Paththiyaal yaan unaip palakaalum
பற்றியே மா திருப்புகழ் பாடி
patriyē maa Thiruppugazh paadi
முத்தன் ஆமாறு எணப் பெருவாழ்வின்
muththan aamaarru enaip peruvaazhvin
முத்தியே சேர்வதற்கு அருள்வாயே
muththiyē sērvadharrku arullvaayē

டத்தமா தான சற்குணர் நேயா
uth thamaa dhaana sarrgunnar neyaa
ஒப்பிலா மாமணிக் கிரிவாசா
oppilaa maamannik kirivaasaa
வித்தகா ஞான சத்திநிபாதா
viththagaa gnaana saththinipaadhaa
வெற்றி வேலாயுதப் பெருமாளே
vetri Velaayudhap perumalle

பக்தியால் யான் உன்னேப் பலகாலமாகப் பற்றிக்கொண்டேன்; உனது பெரிய புகழ்களேப் பாடுகிறேன்; (ஆகவே) முத்திபெறு வதற்குத் தகுதியுடையவன் ஆக ஆக்குவாயாக! பெருவாழ்வு ஆகிய முத்தியை அருள் செய்வாயாக. உத்தமனே! இவ்வுலகில் நல்ல பண்புகளே உடைய அடியார்களுக்கு அன்பனே! ஒப்பு! இல்லாத மணி போன்றவனே! குன்றுகளில் எல்லாம் இருப் பவனே! சாமர்த்தியம் உடையவனே! ஞானத்தையும் சத்திநி பாதமும் அருள்பவனே! வெற்றி வேலாயுதம் உடைய பெருமாளே!

பக்தி – devotion பலகாலும்-for a long period; many times பற்றி—hold fast திருப்புகழ்—prowess முத்தன்-முத்திக்கு உரியவன்—fit for beatitude பெருவாழ்வு—stupendous life முத்தி—salvation சேர்வதற்கு-அடைய—to attain உத்தமா-நன்னெறியில் நடப்பவனே—Oh righteous One ! தானம்-உலகம்—this world நேயா-அன்பனே—Oh friend ஒப்பு இலா — incomparable ഥത്തി—gem Affairer-residing in hillocks வித்ததா—Oh prudent one ஞானம்-போறிவு—Spiritual wisdom சத்திடியாதம்-சத்திபதிதல்—settling Divine Grace in the soul வெற்றி—victorious வேலாயு தம்—the weapon called vel (spear).

## I sing Your Praise; Bestow me Salvation

With devotion, I held You fast for a long period;
I sang on Your praise and prowess;
Hence make me fit for beatitude;
Bestow me with the stupendous life of salvation
Oh righteous One !
Oh friend of the virtuous devotees of this world !
Oh incomparable gem !
Oh Lord residing at the hillocks!
Oh prudent One!
Oh Lord who bestows spiritual wisdom and settling of the Divine Grace!
Oh Lord holding the weapon called vel (spear)!

#### அகரமும் – AGARAMUM

பழமுதிர் சோலே வாழ் முருகனே! நீ எழுத்துக்களில் அகரமாக இருக்கிருய்! நீ எல்லாருக்கும் தலேவன்! நீ எல்லாப் பொருள்களாக இருக்கிருய்! இந்த உலகில் நான்வாழ மயில் ஏறி என்முன் வரவேணும்

#### எல்லாம் ஆக இருப்பவனே

அகரமும் ஆகி அதிபனும் ஆகி
Agaramum aagi adhibanum aagi
அதிகமும் ஆகி அகமாகி
adhigamum aagi agam aagi
அயன் என வாகி அரி என வாகி
Ayan ena vaagi Ari ena vaagi
அரன் என வாகி அவர் மேலாய்
Aran ena vaagi avar melaay

இகரமும் ஆகி எவைகளும் ஆகி lgaramum aagi evaigallum aagi இனிமையும் ஆகி வருவோனே! inimaiyum aagi varuvone ! இரு நிலம் ஈதில் எளியனும் வாழ iru nilam eedhil elliyanum vaazha எனது முன் ஓடி வர வேணும்! enadhu mun odi vara vennum! மகபதி ஆகி மருவும் வலாரி Magapathi aagi maruvum valaari மகிழ் களி கூரும் வடிவோனே! magizh kalli kūrrum vadivone ! வன முறை வேடன் அருளிய பூறை vana murrai vedan arulliya pūjai மகிழ் கதிர் காமம் உடையோனே! magizh kadhir kaamam udaiyone ! செக கண சேகு தகு திமி தோதி Sega ganna segu thagu thimi thodhi திமி என ஆடும் மயிலோனே! thimi ena aadum mayilone ! **திரு மலி** வான பழ முதிர் சோ**ஃ**ல thiru mali vaana Pazha mudhir solai ம‰ மிசை மேவும் பெருமாளே! malai misai mēvum perumaallē!

(நீ) எழுத்துக்களில் அகரம் ஆக இருக்கிருய்; (உலகத்துக்குத்) தலேவகை இருக்கிருய்; அதற்கும் மேலாக இருக்கிருய்;

மனத்துள்ளே இருக்கிறுய்; பிரமன் ஆக இருக்கிறுய்; திருமால் ஆக இருக்கிறுய்; அரன் ஆக இருக்கிறுய்;

இம் மூவருக்கும் மேலாக இருக்கிருய்; இகரம் ஆக இருக் கிருய்! எ**ல்**லாம் ஆக இருக்கிருய்—இங்ஙனம் இனிமையாக வருகிறவனே!

இந்த உலகத்தில் எளியவன் ஆகிய யான் வாழ என் முன் நீ ஓடி வரவேண்டும்! வலன் என்னும் அசுர*்*ன அழித்த இந்திரன் மிகுந்**த மகி**ழ்ச்சி கொள்ளும் உருவம் உடையவனே!

காட்டில் வாழும் வேடன் ஆகிய கண்ணப்பர் செய்த பூசையை மகிழ்ந்து ஏற்று அருள் செய்தவனே!

கதிர் காமத்தில் இருப்பவனே!

''செக்கண சேகு தகுதிமி தோதி திமி'' என்று ஆடும் மயிலே வாகனம் ஆக உடையவனே!

செல்வம் பொருந்திய ''பழமுதிர்சோஃமைஃ' என்னும் மஃயின்மேல் உள்ள தஃவனே!

அகரம்-'அ' என்ற எழுத்து—the letter 'A'

அதிபன் - தவேவன் — Lord

அதிகம்—more than

அகம்-மனத்துள்—within

அயன்-பிரமன்—Brahma

அரி-திருமால் <del>–</del> Vishnu

அரன் -Hara, the Lord of Dissolution

மேலாய் - over and above

இகரம்-'இ' என்ற எழுத்து—the letter 'I'

எவைகளும்-எல்லாப் பொருள்களும் – all things

இனிமை—delicious; sweet

வருவோன்—who comes

இரு நிலம்-பெரிய உலகம்—big world

ஈதில்-இதில்—in this

எளியன் — humble; modest

வாழ-to live

ஓடி —running

வரவேணும் – please do come

மசுபதி-இந்திரன்—Indra

வலாரி-Indra who killed Vala, a giant

மகிழ்களி கூரும்-மகிழ்ச்சி அடையும் - enjoy; feel glad

வடிவோன்-உருவம் உடையவன் –having form

வனம் உறை வேடன்-காட்டில் வசிக்கும் வேடன்; கண்ணப்பர்—

a hunter living in forest; Kannnnappar (a saiva saint)

\* Bit sirioib—Kadirkaamam—a place in Ceylon

→ (Dib—dances

inul Coursir—having peacock

நிரு-செல்வம்—wealth

மலி-நிறைந்த —in abundance

பழமுதிர்சோஃ-முருகனுடைய அறுபடை வீடுகளுள் ஒன்று—

One of the six abodes of Muruga

மிசை-மேல்—on

மேவும்-பொருந்திய—seated

### He is Everything

You are the letter "A" in the alphabet; You are the Lord of all;

You are more then these; You are within ! You are Brahma, Vishnu and Hara;

You are over and above them;

You are the letter "I"; You are every thing; You are delicious;

In this big world for me to live please do come running; Indra, the slayer of Vala, a giant, feels joy at the sight of Your Form!

The hunter living in forest (Kannappar) worshipped you and you enjoyed it.

Oh Lord residing at Kadirkaamam !

The peacock dances to the tune: "jega ganna segu thagu thimi thothi thimi!"

Oh Lord residing at Pazha Muthirsolai abundant in wealth.

#### கனக்சபை

#### KANAKASABHAI

தெம்பரத்தி**ல் இருக்கும் பெ**ருமானே! எனது குருநாத!

உன்கோத் தியானிக்கும் அடியாரை அடைந்து

அவர்களோடு விளேயாடுபவனே! முனிவர்களுக்கும் தேவர்கட்கும் அருள் செய்தவனே! என் மனத்தில் வாழ்பவனே! அருள் செய்வாயாக!

# முருகேசனே அறிந்துகொள்

கனகசபை மேவும் எனது குருநாத Kanagasabai mēvum enadhu gurunaatha கருணே முருகேசப் பெருமாள் காண் karunni Murugesap perumaall kaann கனக நிற வேதன் அபயம் இடம்ஓது kanaga nirra vedhan abhayam idam odhu கர கமல ஓதிப் பெருமாள் காண் kara kamala odhip perumaall kaann வினவும் அடியாரை மருவி விளயாடு vinavum adiyaarai maruvi villaiyaadu விரக ரச மோகப் பெருமாள் காண் viragarasa mogap perumaall kaann விதி முனிவர் தேவர் அருணகிரி நாதர் vidhi munivar devar Azunnagiri naadhar விமலசுரர் சோதிப் பெருமாள் காண் vimalasurar sodhip perumaall kaann சனகி மணவாளன் மருகன் எனவேத Sanaki mannavaallan marugan enavedha சத மகிழ் குமாரப் பெருமாள் காண் satha magizh Kumaarap perumaall kaann **சரண சிவகாமி** இரண குலகாரி saranna Sivagaami iranna kulakaari தரும் முருக நாமப் பெருமாள் காண் tharum Muruga naamap perumaali kaann எனது மனம் மேவும் அமிர்த குறமாதரொடு enadhu manam mevum amirdha kurramaadharodu இயல் பரவும் காதல் பெருமாள் காண் iyal paravum kaadhal perumali kaann

இ&ணயில் இபதோகை மதியின் மகளோடும் Innaiyil ipathogai madhiyin magallodum இயல்புலியூர் வாழ் பொற்பெருமாளே! Iyulpuliyar vaazh porrperumaalle!

பொள்ளைம்பலத்தில் உள்ள எனது குருநாதன் கேருணே பொழி யும் முருகப் பெருமானே ஆவன்!

பொன் நிறமான பிரமன் அபயம் கேட்கத் தன் மலர்போன்ற கைகளால் அபயம் கொடுத்தவன்!

இனிமையான வழிபடும் அடியார்களேப் பொருந்தி அவர் க0ளாடு விளேயாடுகின்ற அன்பு பொருந்திய இறைவன்!

பிரமன், முனிவர்கள், தேவர்கள், திருவண்ணுமஃயில் உள்ள இறைவர், சுத்தமான தேவர்கள்—ஆகியவர்களுக்குள் ஒளி ஆக கிளெய்குபவன்!

ஜானகியின் கணவன் ஆகிய திருமாலின் மருமக**ன் என்று** அழியா**தவே**தம் கூறுகிற குமரன்!

வணங்கும்படியான சிவகாமியின் மகன்; அசுரர்குலத்தை அழிப்பவன்!

முருகன் என்ற பெயர் உடையவன்; எனது மனத்தில் வந்து தங்குபவன்!

அமிர்தம் போன்ற குறப் பெண் ஆகிய வள்ளியின் குணங் களேப் புகழ்கிற அன்பன்!

ஒப்பு இல்லாத—மயில்போன்ற (சாயலே உடைய) - சந்திரன் போன்ற முகத்தை உடைய—தெய்வயானே அம்மையோடு செறப்புப் பொருந்திய சிதம்பரத்தில் வாழும் பொன்போன்ற கடவுளே!

கணகசபை-பொன்அம்பலம்—Golden Hall in Nataraja temple at Chidambaram

மேவும்-பொருந்திய — residing குருநாத —Oh Lord preceptor !

**ு**ருள் —grace

காண்-பார் – behold

கை அதிறம் – பொன் நிறம் — golden colour

```
வேதன்-பிரமன்—well versed in Vedas; Brahma
 அபயம்-அடைக்கலம்—refuge
 கரம்-கை—hand
 ஓது—chant
 வினவும்-வழிபடும்—worship; devout
 அடியார்—devotees
 மருவி-அடைந்து—approach
 விளேயாடும் — playing
 விரக—ardent
 ரச-இனிக்கும்—taste
 மோகம்-அன்பு—love
 விதி-பிரமன்— Brahma
 முனிவர்—saints
 தேவர் — celestials
அருணகிரி-திருவண்ணுமலே—Tiru Annnaamalai
நா தர்- தவேவர்—Lord
விமல-சுத்தமான—holy
சுரர்-தேவர்—celestials
சோதி-ஒளி-brilliant light; effulgent
சனகி-ஜானகி-Jaanaki (daughter of king Janaka)
மணவாளன்-கணவன்—husband; (Rama-Vishnu)
மருகன்— nephew
மகிழ்—rejoice
சிவகாமி-உமை — Uma
தரும்-பெற்ற – gave birth to
நாமம்-பெயர்—name
எனது மனம்—my heart
மேவும்-பொருந்திய—abiding
அமிர் த-அமு தம்போன் ற—like ambrosia
இயல்-தன்மை—quality
பரவும்-புகழும்—praise
காதல்-அன்பு—love
இணேயில்-ஒப்பு இவ்லா த - incomparable
இபம்-யானே (தெய்வயானே)-elephant (Deivayaanai)
தோகை-மயில் —peacock
மதி-சந்திரன்—moon
புலியூர்-சிதம்பரம்—Chidambaram
```

## Behold Muruga

My spiritual preceptor residing at the Golden Hall is Murugesa, the graceful!

Brahma with golden hue requested refuge which He granted by His lotus like hands.

Approaching His devout devotees. He plays with ardent tasteful love.

He is a brilliant Light amongst Brahma, saints, celestials the Lord of Thiru Annnnaamalai and the purest of Devas.

'He is the nephew of the husband of Jaanaki'—so say the Vedas rejoicing. He is Kumaara.

He is the son of Sivakaami (Uma).

He is the destroyer of the clan of the Asuras;

His name is Muruga; He abides in my heart;

He praises the qualities of Valli the kurra damsel;

He resides with Deivayaanai—the incomparable peacock like moon-like faced lady;

He is the golden hued Lord residing at Chidambaram!

#### ஏறு **மயில் ஏறி** ERRU MAYI**L ERR**I

திருவண்ணுமைஃயில் உள்ள பெருமானே! உன் முகங்கள் ஆறு; ஒன்று விளேயாடுவது; மற்ருன்று பிரணவப் பொருளே விளக்குவது! மூன்றுவது அடியார்கள் விணேகளேத் தீர்ப்பது! நான்காவது குன்றைப் பிளப்பது! ஐந்தாவது பகைவரைவெல்வது! ஆறுவது மணம் புணர்வது! நீ எனக்கு அருள் செய்வாயாக!

# ஆறுமுகம் ஆன கருத்தை அருளுக

ஏறுமயில் ஏறி விணயாடும் முகம் ஒன்றே Errumayil ērri villaiyaadu mugam ondrē ஈசருடன் ஞானமொழி பேசும் முகம் ஒன்றே Eesarūdan Gaanamozhi pēsum mugam ondre கூறும் அடியார்கள் விண தீர்க்கு முகம் ஒன்றே
Kūrrum adiyaargall vinai theerkku mugam ondre
குன்று உருவ வேல் வாங்கி நின்ற முகம் ஒன்றே
Kundru uruva vēl vaanggi nindra mugam ondrē
மாறுபடு சூரரை வதைத்த முகம் ஒன்றே
Maarrupadu sūrarai vadhaiththa mugam ondre
வள்ளியை மணம்புணர வந்த முகம் ஒன்றே
Valllliyai mannam punnara vandha mugam ondrē
ஆறு முகமான பொருள் நீயருளல் வேண்டும்
Aarru mugamaana porull neeyarullal vēndum
ஆதி அருணுசலம் அமர்ந்த பெருமாளே!
aadhi Arunnachalam amarndha Perumaalē!

சவாரி செய்வதற்கு உரிய மயில்மேல் ஏறி விசோயாடும் முகம் ஒன்று;

சிவபெருமானுடன் ''ஓம்'' எனும் மந்திரம் பேசும் முகம் ஒன்று;

(உ**ன்** திருநாமத்தை) செபிக்கும் அடியார்களின் விணகளேத் தீர்க்கும் முகம் ஒன்று;

(கிரௌஞ்சம் என்னும்) மலேயில் ஊடுருவிச் செல்ல வேலே எறிந்து நின்ற முகம் ஒன்று;

எதிர்த்து வந்த சூரபன்மன் முதலியவர்களே அழித்த முகம் ஒன்று;

வள்ளியைத் திருமண**ம்** செய்ய வந்த முகம் ஒன்று;

— இங்ஙனம் ஆறு திருமுகங்களேக் கொண்ட கருத்தை நீ எனக்குச் சொல்லுமாறு வேண்டுகிறேன்.

முதல்வனே! திருவண்ணைமலேயில் அமர்ந்த கடவுளே!

ஏறும் மயில்—peacock to ride on விளேயாடும்—playing; frolicsome ஈசர்-சிவன்—Sivan ஞான மொழி-ஓம் எனும் மந்திரம்—mystic mantra ''Om'' அடியார்கள்—devotees வினே தீர்க்கும்—efface the effects of deeds done குன்று—hill உருவ—to pierce வேல்—spear மாறுபடு-எதிர்த்த —opposing சூரர்-சூரபன்மன் முதலியோர்—Sūran and others வதைத்த-அழித்த—annihilate மணம் புணர—to marry ஆறுமுகம் ஆன பொருள்—mystic significance of six faces. அருளல் வேண்டும் —please inform ஆதி—oh Primal One! அருணைசலம்—the hill at Thiru Annnaamalai

#### The Mystic significance of Six Faces

One face frolics mounted on the peacock;

One speaks the mystic mantra "Om" with Lord Siva;

One eradicates the effects of deeds done by devotees who chant Your name;

One throws spear which pierces the hill (called the krauncham);

One annihilated the opposing Suran and others;

One came to marry Valli!

Please inform me the mystic significance of the six faces!

Oh Primal One! Oh Lord residing at Tiru Annanaamalai!

#### வசனம் VACHANAM

பழனி ஆண்டவனே! உன்னே விடாமல் புகழ்ந்து பாடவேணும் உன்னே மறக்காமல் இருக்க வேணும் உன் மந்திரம் ஆகிய சரவணபவ என்பதை எப்பொழுதும் ஜபம் செய்யவேணும் தலேவனே! இம்மை மறுமைகளில் சௌபாக்யம் நீ எங்களுக்கு அருள் செய்வாயாக!

# ஆறெழுத்து மக்திரப் பெருமை

வசனம் மிக ஏற்றி மறவாதே Vachanam miga ētri marravaadhē மனது துயர் ஆற்றில் உழலாதே manadhu thuyar aatril uznalaadhē இசை பயில் சடாக்ஷரம் அதாலே
isai payil Sadaaksharam adhaale
இக பர சௌபாக்யம் அருள்வாயே!
iga para sowbhaakyam arullvaaye
பசு பதி சி(வ)வாக்யம் உணர்வோனே!
Pasu pathi Siva vaakyam unaarvone
பழநி மலே வீற்று அருளும் வேலா!
Pazhani malai veetru arullum Vēlaa!
அசுரர் கிளே வாட்டி மிக வாழ
asurar killai vaatti miga vaazha
அமரர் சிறைமீட்ட பெருமாளே!
amarar sirraimeetta Perumaallē!

புகழ் மொழிகளால் உன்னே உயர்த்திப் புகழ்ந்து மறவாதிருக்க வேண்டும்;

என் மனம் துயரம் ஆகிய ஆற்றில் விழாது இருக்க வேண்டும்; இசையோடு பொருந்திய 'ஆநெழுத்து' மந்திரத்தாலே எனக்கு இம்மை மறுமைகளில் எல்லா நலன்களும் அருள்வாயாக பசுபதி எனப்படும் சிவமந்திரத்தை அறிந்தவனே! பழநிமஃயில் இருந்து அருள் செய்யும் வேலனே! அசுரர் சுற்றத்தை அழித்து, தேவர்கள் வாழ்வு பெறச் சிறையிலிருந்து மீட்ட இறைவனே!

வசனம்-புகழ்பொழி—words of praise ஏற்றி-புகழ்ந்து—praise மறவாதே—not forgetting மனது-மனம்—mind துயர் ஆற்றில்—river of sorrow உழவாதே—not suffering இசை பயில்-இசை பொருந்திய—Musical சடாக்ஷரம்-ஆறெழுத்து—mystic six Lettered Mantra: மந்திரம்-சரவணபவ—"Sa Ra Va Na Bha Va" இகபரம்-இம்மை மறுமை—this and future life சௌபாக்யம்-நலன்கள்—(all kinds of) comforts பசுபதி-சிவன்—the lord of the mortals-Siva சிவவாக்யம்—the word of Siva உணர்வோன்—perceiver விற்று அருளும்—sitting and bestowing grace வேலா—Oh Lord having spear! அசுரர் கிட்டைkith and kin of the giants வாட்டி-அழித்து—destroy வாழ—to live அமரர்-தேவர்—celestials சிறை மீட்ட—release பெருமாளே—Oh Lord!

## The greatness of the Six Lettered Mantra

By appropriate words of praise, I worship You; and I should not forget You;

My mind should not be immersed in the river of sorrow.

I should chant in music the mystic six Lettered Mantra:

And by that please do bless me with (all sort of) comforts.

Oh Lord, the perceiver of the meaning of the word of Siva, viz Pasupathi!

O Vela, who bestows grace seated on the Pazhani Hills! You have destroyed the giants with their kith and kin; O Lord who released the celestials from prison !

#### உருவாய் URUVAAY

இறைவன் உருவம் உடையவன்; உருவம் இல்லா தவன்; மலர் ஆகவும் அதனுள் வாசனேயாகவும் இருக்கிருன்! மணி ஆகவும் அதன் ஒளியாகவும் இருக்கிருன்! எல்லா உயிர்கள் ஆகவும் இருக்கிருன்! குருவாக வருவான்; அருள் செய்வான்.

#### பலபடித்தாக உள்ளான் குகன்

உருவாய் அருவாய் உளதாய் இலதாய் Uruvaay Aruvaay Ulladhaay Iladhaay மருவாய் மலராய் மணியாய் ஒளியாய்க் Maruvaay Malaraay Manniyaay Olliyaayk கருவாய் உயிராய்க் கதியாய் விதியாய்க் Karuvaay Uyiraayk Kadhiyaay Vidhiyaayk குருவாய் வருவாய் அருள்வாய் குகனே! Guruvaay varuvaay arullvaay Guganē!

உருவாகவும், உருவம் இல்லாமலும், உள்ள பொருள் ஆகவும், இல்லா ததாகவும், வாசனே ஆகவும், பூவாகவும், மணி ஆகவும், அதிலுள்ள ஒளி ஆகவும், கரு ஆகவும், உயிர் ஆகவும், நற்கதி ஆகவும்! அதை அடைவதற்கு உரிய ஒழுக்க முறையாகவும் இருக்கிருய்! குருவாக வருவாய்! குகனே அருள் செய்க!

உருவாய்—as form உளதாய்—as being மருவாய்—as fragrance மணியாய்—as gem கருவாய்—as embryo கதியாய்—as Bliss குருவாய்—as initiator வருவாய்—do come

அருள்வாய்—bless
அருவாய்—as formless
இலதாய்—as not existing
மனராய்—as blossom; flower
ஒளியாய்—as light
உயிராய்—as life
விதியாய்—as mode of life
குகனே—Oh Lord residing in
the heart of devotees

# Multiformity of Guha

You are form & formless;
You exist & exist not;
You are the fragrance and the flower;
You are the gem and its radiance;
You are the embryo and its life;
You are the Bliss and the mode of life (for attainment)
You are the spiritual Initiator:
Please do come and bless me, Oh Guha!

### ஆறிரு **தடந்தோள்** AARRIRU THADANT#HOLL\*

முருகனே உன் பன்னிரண்டு தோள்கள் வாழ்க. உள் ஆறுமுகம் வாழ்க. உன் சேவலும் மயிலும் வாழ்க! உன் அடியார் யாவரும் வாழ்க வாழ்க!

ஆறிரு தடந்தோள் வாழ்க! Aarriru thadantholl vaazhga அறுமுகம் வாழ்க! வெற்பைக் Arrumugham vaazhga verrpaik கூறுசெய் தனிவேல் வாழ்க! kārrusey thanivēl vaazhga குக்குடம் வாழ்க! செவ்வேள்

Kukkudam vaazhga Sevvēll ஏறிய மஞ்ஞை வாழ்க! சார்ya Manjai vaazhga

யாண தன் அணங்கு வாழ்க! Yaanai than annanggu vaazhga மாறிலா வள்ளி வாழ்க! maarrilaa Valllli vaazhga வாழ்கசீர் அடியார் எல்லாம்!

Vaazhgaseer adiyaar ellaam.

## யாவரும் வாழ்க!

**உன் பன்**னிரண்டு பெரிய தோள்கள் வா**ழ்**க!

உன் ஆறு திருமுகங்கள் வாழ்க!

கிரௌஞ்சம் எனும் மஃலையப் பிளந்த ஒப்பற்**ற வேல் வ**ாழ்க! கோழி வாழ்க!

செவ்வேள் ஆகிய நீ ஏறிய மழில் வாழ்க!

தெய்வயானே வாழ்க!

உனக்குப் பொருத்தமான வள்ளி வாழ்க!

சிறப்புப் பொருந்திய உன் அடியார்கள் எல்லோ**ரும் வா**ழ்**க!** 

ஆறிரு —twelve

artha-may live long

[Note: This Stanza is found in Kanthapuranam by Kachiyappa Sivacharya]

கூறுசெய்—break
வேல்—javelin
செவ்வேள்—divine patron
அணங்கு—damsel
சீர்-சிறந்த—praise worthy
அடியார்—devotees
எல்லாம்—all
தடந்தோள்—strong shoulder
வெற்பு—mountain
தனி—unique
குக்குடம்—cock
ஏறிய—to ride
மஞ்ஞை —peacock
மாறிலா —agreeable

#### May all Live!

All praise be to Your twelve strong shoulders !
All praise be to Your six faces!
All praise be to the spear that broke the (krauncha) hill!
All praise be to the Cock!
All praise be to the peacock rode by Sevvell!
All praise be to Deyva Yaanai!
All praise be to agreeable Vallili!
All praise be to the praise worthy Devotees all!

ஓம் திருச்சிற்றம்**பலம்** 

அருட்பெருஞ்ஜோ தி **தனி**ப்பெருங்கருணே

**அ**ருட்பெருஞ்ஜோதி **அருட்பெருஞ்ஜோ**தி

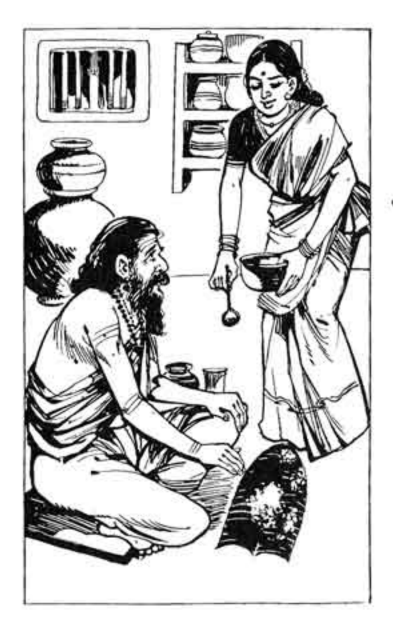
# இராமலிங்கர்

திருஅருட்பாத்திரட்டு



SELECTIONS
FROM THE THIRU ARUTPAA
OF

Raamalingar



சின்னம்மையார் துறவிக்கு அமுது படைத்தல் Chinnammai serves food to the sage.

சின்னம்மையார்க்கு துறவி வரம் அருளுதல் The sage gives Chinnammai his gracious blessing



# வள்ளலார் வரலாறு

''அருளால் எல்லாம் காணும் கண் நான் தெருளால் சமயம் கடந்து இது பெற்றுள்ளேன்''

என நமக்கு அறிவுறுத்தும் வள்ளலார் மருதூரிலே தோன்றிஞர்.

மருதூர் ஒரு சிற்றூர். அது சிதம்பரத்திற்கு வடக்கே 20 மெலோ மீட்டர் தூரத்தில் இருக்கிறது. 1822ஆம் ஆண்டில் சிதம் பரத்தில் இருந்து ஓர் துறவி அந்த மருதூருக்கு நடுப்பகலில் நடந்து போஞர். ஒரு வீட்டின் முன் நின்ருர். பிரணவ மந்திரத்தை இனிய எளிய முறையில் ஓதிக்கொண்டு நின்ருர். பசி மிகுந்தது: ஒரு வீட்டின்முன் நின்று உணவு தர வேண்டிஞர். வீட்டிலிருந்த பெண்மணி மிகப் பரிவோடு துறவிக்கு அமுது படைத்தார். உண்டு கீருப்பாறிய துறவி, ''அம்மையே! தங்களுக்கு என்னேப் போன்ற ஆண் குழந்தை பிறக்கும்; அவன் உலகெங்கும் ஒளிநெறி பரவச் செய்வான்'' என அன்புடன் வாழ்த்திஞர்.

அவர் வாழ்த்தியபடியே 5-10-1823-ல் அந்தப் பெண்மணிக்கு ஓர் ஆண் குழந்தை பிறந்தது. பெற்ரேர் அதற்கு இராமலிங்கம் என்று பெயரிட்டனர். குழந்தைக்கு ஐந்துமாதம் நிரம்பியதும் பெற்ரேர் அதைச் சிதம்பர ரகசியம் காண எடுத்துச் சென்றனர். நிரை தூக்கப்பட்டதும் அங்கே குழந்தை கலகலவென நகைத்தது. நீட்சதர் துறவி சொன்னபடியே குழந்தையைப் பாராட்டிஞர். தம் இல்லத்தில் ஒரு வாரம் குழந்தையுடன் அதன் பெற்ரேராகிய நிரு. இராமையாவையும் திருமதி சின்னம்மையாரையும் தங்கச் செய்து வழிபட்டார்.

திரு. இராமையாவுக்கு இராமபிராஞல் வழிபாடு செய்யப் பட்ட இராமேசுவரம் இராமலிங்கத்திடம் பெரும் ஈடுபாடு இருந்தது. அதஞல் தம் குழந்தைக்கு இராமனிங்கம் எனப் பெய ரிட்டார். சைவ வைணவ சமயங்களில் சமரசத்தையும் அந்தப் பெயர் நினேவூட்டுகிறது.



குழந்தை இராமலிங்கத்துடன் பெற்ரேர் சிதம்பர **இரகசியம் கா**ணுதல்

'amalinga and his parents are present for dharasan of Chidambara Rahasya

#### ''அரியும் சிவனும் ஒண்ணு அறியாதவன் வாயில் மண்ணு''

என்ற மூதுரையும் இங்கே நிணேவு கூரத்தக்கதாகிறது. 1865ஆம் ஆண்டில் சமரச சுத்த சன்மார்க்க சத்திய சங்கத்தை நிறுவி உலக மெல்லாம் பரவச் செய்த வள்ளலாரின் இயற்பெயர் இராமலிங்கம் என அமைந்தது மிகப் பொருத்தமானதே.

இராமலிங்கம் ஆறுமாதக் குழந்தையாக இருந்தபோது தந்தையார் காலமாஞர்! தாயார் பிள்ளேகளுடன் தாம் பிறந்த வயராகிய சின்னக்காவனம் சென்ருர். அங்கே இராமலிங்கம் ஏழு வயது வரையில் தம் தாயாரைப்பெற்ற பாட்டியாரின் செல்லப் பிள்ளேயாக வளர்ந்தார். மகாவித்வான் காஞ்சிபுரம் சபாபதி முதலியாரிடம் கற்றுவந்த இராமலிங்கத்தின் தமையஞர், தம் குருநாதர், சபாபதி முதலியார் அவர்களிடம் தம் தம்பிக்கும் கல்வி கற்பிக்க ஏற்பாடு செய்தார். அதஞல்தான் சபாபதி பிரசங்கம் செய்தபோது இராமலிங்கம் கற்றுச் சொல்லிச் சொல்லியாக விளங்க நேர்ந்தது.

சபாபதி சென்னேயில் சமயச் சொற்பொழிவு செய்தபோது தம்பி இராமலிங்கம் அதற்குரிய பாடல்களே இனிய குரலில் பாடிஞர். கேட்டவர் எல்லோரும் இன்புற்றனர். தமையஞருக்குத் தம்மைப் போலவே தம்பியும் சொற்பொழிவு ஆற்ற வேண்டும் என்ற எண்ணம் எழுந்தது. அதஞல் அவர் தம்பியைக் காஞ்சிபுரம் அனுப்பித் தமக்குத் தமிழறிவு ஊட்டிய ஆசிரியரிடமே கற்க ஏற்பாடு செய்தார்.

இராமலிங்கம் சுயமாகவே மிக உயர்ந்த பாடல்களே இயற்றிப் பாடியதை அந்த ஆசிரியர் கேட்டார். தாம் இராலிங்கத்திற்கு என்ன கற்பிக்க முடியும் எனத் திகைத்தார். எனவே, இராம லிங்கம் ஒரு தெய்வீகக் கவிஞர் என்பதை உணர்ந்து அவரை அவருடைய தமையஞரிடமே அனுப்பி விட்டார்.

சபாபதிக்கு ஒன்றும் புரியவில்லே. இராமலிங்கம் வழக்கம் போல் அடிக்கடி ஆலயங்களுக்கே சென்று பாடத்தொடங்கிஞர். சபாபடு தம் மனேவியை அழைத்துக் ''கற்க வேண்டிய நூல்களேக் கற்காமல் இராமலிங்கம் இப்படி ஆலயங்களிலேயே இருந்தால் அவனே என்ன செய்வது'' என்ருர். இராமலிங்கத்தின் அன்னே யாரிடம், தாம் கொடுத்திருந்த வாக்குறுதியைச் சபாபதியின்



**இராமலிங்**கருக்கு அண்ணியார் உணவளித்து அவரை **மனமாற்றம்** அடையச் செய்தல்

Ramalingar's sister-in-law gives him food and pleads to him to change his attitude towards learning மின்வியார் எண்ணி வருந்திஞர். 'பெற்ற அன்னேயார் இராம வியாத்தைப் பேணுவதுபோலவே நான் பார்த்துக் கொள்ளு இருஸ்'' என்பது தான் அவர் தம் மாமியாருக்குத் தந்த வாக்கு; அதஞல் இராமலிங்கத்தைத் தம் மகணேப் போலவே அன்புடன் வளர்த்து வந்தார். நாள் முழுவதும் இறைவனேப்பாடி வழிபடுவ திலேயே நம் தெய்வக் கவிஞருக்கு ஈடுபாடு இருந்தது.

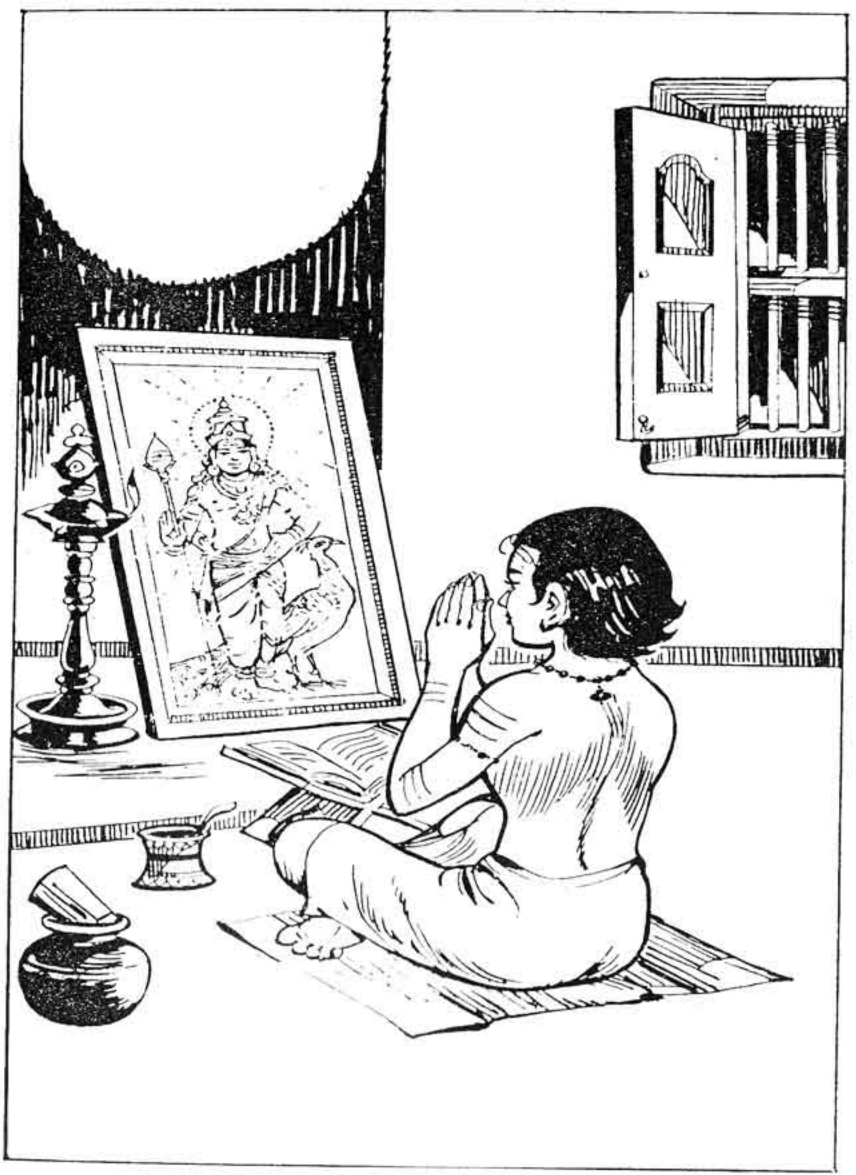
ஒரு நாள் தந்தை இராமையாவின் நிணவுநாள் விருந்து நடந்தது. அந்நாளில்கூட தம்பி கோயிலில் இறைவன் வழிபாட்டி மேயே தன்னே மறந்து இருந்தார். இன்றுகூட தம்பி சாப்பிடும் பிநாத்துக்கு வரவில்ஃயே என்று அண்ணனும் வருந்திஞர். எல் ஸாரும் விருந்து உண்டபின் இளவல் இராமலிங்கம் வந்து ஆறி போன உணவை உண்ண நேர்ந்தது. அதுகண்ட அண்ணியார் கண் கலங்கிஞர். "ஏன் அண்ணி அழுகிறீர்கள்?" என்று பேகட்டார் இராமலிங்கம்.

"தந்தை நிணேவு நாளில்கூட எல்லாருடனும் இருந்து சாப்பிட முடியாமல் கோயிலிலேயே இருந்து விட்டாயே தம்பி: அதை நிகோக்கும்போது எனக்கு வருத்தமாக இருக்கிறது" என்று அண்ணியார் அழுதுகொண்டே சொன்னர்.

இதைக்கேட்டு இராமலிங்கம் வருந்திஞர். அவர் மனத்தில் ஒரு மாறுதல் ஏற்பட்டது. ''இனி உங்கள் விருப்பம்போலவே வீட்டிலேயே இறை வழிபாட்டை செய்கிறேன்'' என்று அண்ணியார்க்கு உறுதி அளித்தார்.

"தம்பி இராமலிங்கம் இனி நம் வீட்டிலேயே தங்கி இறைவழி பாடு செய்யப்போகிறது. தாங்கள் விரும்புகிறபடியே தாங்கள் கற்ற நூல்களே எல்லாம் தானே கற்றுத் தேர்ச்சி பெறப்போவ தாகவும் என்னிடம் தம்பி சொல்லி இருக்கிறது" என்று தம் கணவரிடம் பாப்பாத்தியம்மாள் மகிழ்ச்சியுடன் கூறிஞர். அண்ணி யாரின் அன்புக் கட்டளேயை அப்படியே நிறைவேற்றிஞர். தெய் வீகக் குழந்தை கவிஞரான இராமலிங்கம், வீட்டிலிருந்து நிலேக் கண்ணுடி முன் விளக்கேற்றி வைத்துப்பாடி வழிபாடு புரிந்தே கற்கவேண்டிய அனேத்துக் கல்வியையும் கற்று உணர்ந்தார்.

பல பிறவிசளில் கற்கத்தக்க நூல்களே எல்லாம் பில ஆண்டு களில் கற்றுத் தேர்ந்தார். ஒரு நாள் அண்ணன் உடல்நலம் இல்லா இருந்தபோது சென்னேச் சோமுச் செட்டியார் வீட்டில்



இராமலிங்கர் கண்ணுடியில் முருகன் திருவுருக்காணு**தல்** 

Ramalinga sees the glorious torm of Lord Muruga in the mirror.



இராமலிங்கர் திருமுறை நூல்களேப் படித்துச்சன்மார்க்கம் காணுதல்

Ramalingar studies the works of the Saints and is Imbued with divinity



இராமலிங்கரி**ன்** முதல் சொற்பொழிவு**க்காட்**சி Ramalinga makes his first lecture.

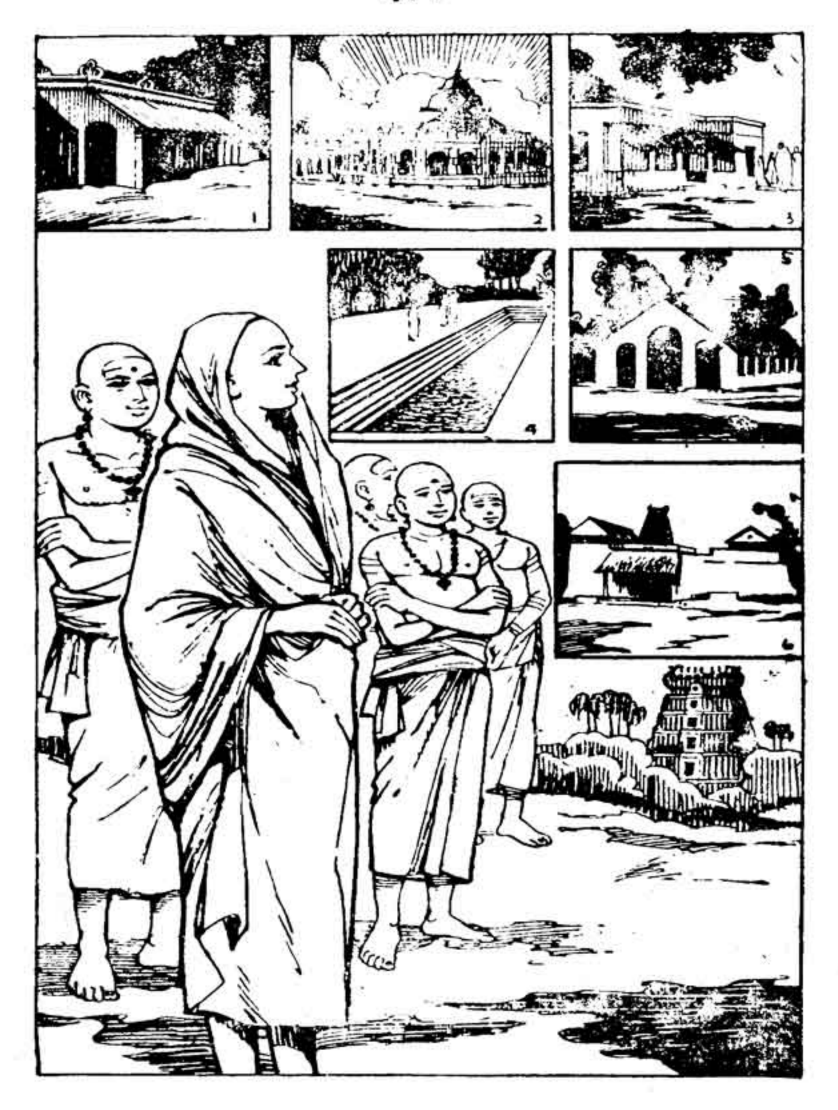
·· உலகு எலாம் உணர்ந்து ஓதற்கு அரியவன் '' என்ற தெய்வீகத் நிருவருள் வாக்கை விளக்கி மூன்று மணி நேரம் சொற்பொழிவு ஆடற்றிஞர்.

இந்தக் கல்விச் சொற்பொழிவுக்குப் பிறகு அண்ணனும் அண்ணியும் தெய்வீகக் கவிஞர் இராமலிங்கம் முருகன் திருஅவ தாரமே என நம்பி வழிபாடு செய்தனர். இதை ஏற்க இயலாமல் பண்பு எனப்படுவது பாடு அறிந்து ஒழுகல்'' என்ற கலித்தொகை மணிமொழிக்கு ஏற்ப இராமலிங்கம் வீட்டைவிட்டே சென்று விட்டார். திருவொற்றியூரில் ஆலய வழிபாடும் ஆசான் வழி பாடும் புரிந்துகொண்டு 33 ஆண்டுகள் அருள்மிகு வடிவுடை மாணிக்க அம்மையையும் அருள்மிகு தியாகராயப் பெருமானேயும் வழிபட்டு வந்தார்.

பெரும் புலவர் பலர் தம் ஐயங்களே நம் தெய்வக் கவிஞரிடம் கேட்டுத் தெளிந்தனர். தொண்டை மண்டலம் என்பது தவறு. தொண்ட மண்டலம் என்பதே சரியானது என நம் கவிஞர் விளக் கிருர். ஒரு பெருந்துறவியார் கட்டளேயை ஏற்றுத் தம் தமக்கை உண்ணுமூலே அம்மையாரின் மகள் தனக்கோடியை மணந்து கொண்டார். தனக்கோடியை தம் மாணவியாகவே ஆக்கிக் கொண்டார்.

கந்தகோட்ட முருகன் மீது 31 பாடல்கள் அடங்கிய தெய்வ மணிமாலே முதலிய பாடல்களே அருளிஞர். 1858 ஆம் ஆண்டில் நெம்பரத்திற்கு சென்ருர். அங்கே அவரைக் கண்டு வணங்கிய கருங்குழி அன்பர் அவரைத் தம் வீட்டிற்கு அழைத்துச் சென்ருர். இராமலிங்க அடிகள் அங்கிருந்தே அடிக்கடி சிதம்பரம் சென்று நடராஜப் பெருமாளே வழிபட்டார். தம் பெயரையே சிதம்பரம்

எல்லாச் சமயத் தவரும் வந்து வணங்கிய தெற்பரம் கோயில் திருப்பணி செய்ய நம் இராமலிங்க அடிகள் விரும்பிஞர். அதனே அப்போது தெம்பரத்தில் இருந்த தீட்சதர்கள் ஏற்க மறுத்தனர். எனவே பார்வதிபுரம் கிராமத்து அன்பர்கள் தந்த எண்பது காணி நிலத்திலே உத்தர ஞான சிதம்பரத்தை உருவாக்கிஞர், அந்த இடத்துக்கு வடலூர் என்ற பெயரைச் சூட்டிஞர். திதம்பரத்தைப் பூர்வஞான சிதம்பரம் என வழங்கிஞர்.



இராமலிங்கர் அமைத்த திருச்சபைகள் The above were established by Ramalingar

1867ஆம் ஆண்டில் சிதம்பரம் இராமலிங்க அடிகள் பாடிய எண்ணுயிரம் பாடல்களே ஆறு திருமுறையாக்கி, முதல் ஐந்து திரு முறைகளேயும் அன்பர் இறுக்கம் இரத்தினம் முதலிய பல அன்பர்கள் வேண்டுகோளுக்கு இணங்கி வெளியிட அனுமதி தந்தார். அதில் தொழுவூர் வேலாயுதஞர் சிதம்பரம் இராமலிங்க அடிகளே திருவருட்பிரகாச வள்ளலார் எனக்குறிப்பிட்டிருந்தார். இதை அறிந்த அடிகள் அவரை முதலில் கடிந்து கொண்டார். அவர் நடுங்குவது உணர்ந்து "திருவருட் பிரகாச வள்ளல் ஆர் என்று கேட்கிற சிதம்பரம் இராமலிங்கம்" என்று பிரித்துக் காட்டி ஆறு தல் அளித்தார். எவ்வுயிரும் துன்புறும் தருணம் இன்புறச் செய் கின்ற சீவகாருண்ய மூர்த்தியாக நம் அடிகள் திகழ்ந்தார் என்ப தற்கு இது தக்க உதாரணம்.

திருவருட்பாவை உலகத்துக்கு வழங்கிய வள்ளலார் அகிம்சை நெறியாகிய இன்னு செய்யாமையின் மணிமுடியாகத் திகழ்ந்தார். ''சனி நீராடு'' என்பதற்கு ''டிவந்நீரில் குளி'' என்பதே பொருள். வேறு விதமாகச் சொல்வது எல்லாம் தெரியாமை என இனிய முறையில் மறுப்பு வழங்கிய சீலர் அறியாமை என்ரே மடமை என்ரே கூறவில்லே. சொல்லிலும் சீவகாருண்யேம் துலங்கியது.

நம் பெருமான் பலருக்கும் வழங்கிய உபதேசங்கள் வெளி வந் திருக்கின்றன. உலகைத் துறவரமல் இறைவனே அடையும் ஒளி நெறியை உபதேசித்தவர் திருஅருட் பிரகாச வள்ளலார். ''புறப் பற்று அகற்றத் தொடங்காதே பெண்ணே புலே அகப்பற்றை அறுத்தாய் நினேக்கே இறப்பு அற்றது'' என்று பாடியவர் வள்ள லார். அவர் பாடிய ஆருந் திருமுறைப் பாடல்கள் 1880 ஆம் ஆண்டு வெளிவந்தன.

அவர் 30-1-1874 அன்று வெள்ளிக்கிழமை இரவு பன்னிரண்டு மணிக்கு மேட்டுக்குப்பத்தில் சித்திவளாகத் திருமாளிகையில் முத் தேக சித்தி பெற்ருர். மரணம் இலாப் பெருவாழ்வைப் பெற்ருர். இன்றும் சுத்த சன்மார்க்க அன்பர்களுக்கு அவரவர் விரும்பும் வடிவிலே தோன்றி அருள் புரிந்து வருகிருர்.

# வள்ளலாரின் பத்து அருள்வாக்குகள்

- கடவுள் ஒருவரே. அவர் அருட்பெரும் ஜோ இ வடிவினர்.
- 2. அவரை ஜோதி வடிவத்திலேயே வழிபட வேண்டும்.
- 3. எவ்விதத்நிலும் சிறு தெய்வங்களே வழிபடவே கூடாது.

- இறைவன் பெயரால் எந்த உயிரையும் பலி கொடுக்கவே கூடாது.
- 5. புலால் உணவு உண்ணவே கூடாது.
- ஜரதி மத வேறுபாடுகள் ஆன்ம நேய ஒருமைப்பாட்டு உரிமையை அழித்துவிடும். ஆதலால் அவைகளேப் பின் பற்றவே கூடாது.
- மண் உயிரைத் தன் உயிரைப்போல் நேசிக்கவேண்டும்.
   இதுவே சர்வ உயிர்ச் சகோதர தத்துவம் ஆகும்.
- 8. விண் உலக அரசாங்கத்தை இந்த மண் உலகத்திலேயே அடைவதற்கு ஒரு திறவுகோல் இருக்கிறது. அது தான் பசித்த உயிர்களின் பசியை நீக்குவது. அதாவது ஜீவ காருண்யம்.
- உயிர் பிரிந்த உடம்பை எரித்துவிடக்கூடாது. புதைத்து விட வேண்டும்.
- 10. இறைவெனின் பெயரால் நடைபெற்று வரும் எல்லா மூட நம்பிக்கைகளேயும் மூடப்பழக்க வழக்கங்களேயும் விட்டு விட வேண்டும்.

# சத்திய ஞானசபை பற்றிய குறிப்பு

1867ஆம் ஆண்டில் வள்ளலார் சத்திய தருமச்சாஃயை நிறுவிஞர். 1872ஆம் ஆண்டில் சத்திய ஞானசபை நிறுவிச் சோதி தரிசனம் காட்டிஞர். அவர் விதித்த விதியின்படி இது நடை பெருததால் அதைப் பூட்டித் திறவுகோஃ மேட்டுக்குப்பத்தில் உள்ள சித்திவளாகத் திருமாளிகைக்கே கொண்டுபோய்விட்டார்.

இன்று சைக்கோட்ரானிக் செனரெட்டர் உயிராற்றலும் தெய்வ ஆற்றலும் சேர்த்துக்காட்டுவதுபோல் சத்திய ஞானசபை வழிபாடு ஒழுங்குபட்டால் நடைபெறும், அருட்பெருஞ் ஜோதி ஆற்றலின் களஞ்சியமாக அது விளங்கும் என்பது வள்ளலார் திரு நோக்கு.

டாக்டர் பால்சாயிர் ஒரு நுட்பமான இயந்திரம் செயதுருக் கிருர். அதனே ஒருவர் உற்று நோக்கினுலும் அதன் அருகே நின்ருலும் அதனிடம் இருக்கும் ஊசி சுழலுகிறது. ருஷ்ய நாட்டு அறிஞர் கிரிவோரோட்டோவ் தம் கையால் விண்வெளியில்



இராமலிங்க அடிகள் திருவிளக்கேற்றி வைத்**துத்** திருக்காப்பு இட்டுக் கொள்ளுதல்

After lighting the 'Thiru Villakku' Ramalinga shuts the sacred door.

இருக்கும் அமுத ஒளியை நோயாளிகளிடம் பரவச் செய்து நோய் தீர்க்கிருர். வள்ளலார் தம் உடம்பில் இருக்கும் அமுத ஒளி மூல மாகவே நோய் தீர்த்திருக்கிறுர்.

எனவே மின் துகள் அருவியாகிற மின்சாரம் போலவே மின் துகள், உயிர் ஒளித்துகள், உலக ஒளித்துகள் அமுத ஒளித்துகள் அருவிகளும் வேலே செய்கின்றன. உயிர்களுக்கு ஆற்றலே வழங்கு கின்றன என்று அறிகிருேம். இவற்றை சத்திய ஞானசபையின் வழிபாட்டின் மூலமாகவே அடையலாம்.

வள்ளலாரின் அண்ட பிண்ட கணி தம் உலகம் எங்கும் பரவப் போகிறது. உலக மக்கள் எல்லாரும் அதைக் கற்கப்போகும் நாள் தூரத்தில் இல்ஃ. அது மிக நெருங்கிக் கொண்டிருக்கிறது.

# திருஅருட்பாப் பாடல்களில் இருக்கும் சில உண்மைகள்:

வள்ளலார் அமுத ஒளி நெறியாளர். சாதி, மத, சமயம் கடந்தவர். அன்பு எனும் பிடியுள் ஆண்டைவனேப் பிடித்தவர். அருட்பெருஞ்சோதியே ஆண்டவர் எனக்கண்டவர்.

அவர் அன்பையும் அருட்பெருஞ் சோதியையும், ஒருமைப் பாட்டு உரிமையையும், புதிய ஐந்தெழுத்து ஆட்சியையும் காட்டி யவர். (1-4)

மேலே குறித்து விளக்கியபடியே பார்த்தாலும் ஈர்த்தாலும் இனிக்கும் தெய்வக் கரும்பையும், வெண்ணிலா மனத்தையும், அருள் விளக்கையும், இடர்க்கடல் கடந்து பெற்ற பேற்றையும் பற்றிப் பாடுகிருர். (5-8)

அவர் பசி தீர்க்கும் அமுதையும், பொது நடத்தையு**ம், ஆடிய** பாதத்தையும் அருள் வரும் தருணத்தையும் அறிவிக்கிறுர்.

நம் வள்ளல் பெருமாஞர் அருட்பெருஞ் சோதி ஆண்ட வருடன் ஆடிய ஆட்டத்தையும், கண்ணும் மூஃளயும் இதயமும் உண்ணும் அமுத ஒளியையும், அருளார் அமுதத்தையும், அம் பலத்து அரசையும் பற்றி அனுபவித்துப் பாடுகிருர்.

> அருள் பெரும் சோதி! அருள் பெரும் சோதி! தனிப் பெரும் கரு‱! அருள் பெரும் சோதி!

#### SEER VALLALAAR

"Due to my non-sectarian vow I am an all-seeing eye now" declares Tiruvarul Prakaasa Vallalaar who was born at Maruthur.

Maruthur is a tiny hamlet about 20 kilometres north of Chidambaram in the South Arcot District of South India.

A sage walked from Chidambaram which was once the Universal Hall of Wisdom, to the above mentioned hamlet during a hot day in summer in 1822.

"Om" called pranavam. The lady of the house came out revered the sage duly and fed him with surprising reverence for life.

Delighted at her divine hospitality, the sage said that she would get a son like him to spread the gospel of reverence for life throughout the Universe.

This prophecy came true on 5-10-1823 when she gave birth to a son. This baby was named Ramalingam by his mother Chinnammai and his father Ramaiya, an accountant and tutor by profession.

The reason why the baby was named Ramalingam is that Ramaiya was a devotee of the LINGA worshipped by the epic hero, Rama, at Rameswaram.

On the fifth month of the birth of this divine baby, the parents took him to Chidambaram for the Darsan of Chidam - bara Rahasyam.

When the screen was lifted up, and the light was lit for darsan, the baby, captivated by the rapturous sight of grand grace in all, laughed aloud hilariously.

Astonished at this extraordinary incident, the high priest of the Temple, adored the baby, kept him in his residence for a week, and repeated the same prophecy of the sage given prior to the birth of the divine child, and called it as "a Harbinger of a new age."

In the sixth month, Ramaiya passed away. Chinnammai, with her children, went to her birth-place, Chinnakkavanam, near Ponneri, about 25 kilometres, north of Madras.

There, Ramalingam was a favourite of his grand mother for about seven years. Sapapathi, his elder brother, taught him Reading, Writing and Arithmetic.

When his brother went to Madras to preach, Ramalingam helped him in reading the poems of the sacred literature.

When entrusted to the great scholar, who taught Sapapathy, Ramalingam had become a budding poet of divinity.

Astounded at the poems composed and sung by Ramalingam, the great Tamil scholar found himself unworthy to be his tutor and sent him back to Sapapathy with a letter revealing this fact.

Even at home Ramalingam could not concentrate on the books studied by his brother as he was attracted by Lord Muruga, enshrined at Kantha Kottam in Madras. He sang sweet and melodious songs in praise of Lord Muruga.

When his brother Sapapathy overheard his younger brother's songs, he wondered as to what heights his dear little brother would rise if he would gain mastery of the grammar and prosody of Tamil language.

He tried his level best to turn the mind of Ramalingam towards scholastic studies by tactful methods. However, Ramalingam surrendered himself to Lord Muruga entirely. Therefore, he spent most of his time in the Kantha Kottam Temple.

His brother could not understand the deep love of his brother towards Lord Muruga and its consequences.

Ramalingam wandered about the temple and came home only towards the evening because of his being absorbed in prayer and poetry therapy and prophilaxis throughout the day and was fed by his sister-in-law Papathi-ammal.

On the anniversary day of Ramalingam's father, relatives and friends were invited to a grand feast at his elder brother's house. Every one looked for Ramalingam; but he did not turn up. Even Sapapathy was much heart-broken at the thought that Ramalingam was not there even on this memorable, day.

But Papathiammal did not take food until the evening; she affectionately gave Ramalingam the cold food left behind with tears streaming down her face. Ramalingam was moved much by the grief that he had caused her.

With a revealing sigh, she said, "How long are you going to be fed like this. If you take to your studies as your brother wants, there would be no difficulties and grief at all."

The loving mind of Ramalingam changed. He promised to study in order to respect her wishes. He requested her to give him a room, a mirror and a lamp. She gave him what he wanted.

There, Ramalingam ardently worshipped Muruga looking at the light in the mirror and singing sweet songs and, then, the brilliance of the lamp was enhanced by the glorious appearance of Shanmuga of Thiruthanigai in a splendour that engulfed the entire area of the mirror.

There he achieved the power of miracles of instant learning through grace.

This sacred incident occurred when Ramalingam was nine years old. His patron-Deity, Muruga blessed him with the ability of composing sweet, clear, simple and sense-expanding poems.

Ramalingam, however, helped his brother in reading out the poem on which his brother's lectures were based. The melodious voice of Ramalingam was always appreciated by the audience. This went on for about three years.

Sapapathy was to deliver a series of lectures on Peria Puraanam at Mr. Somu Chettiar's house. Suddenly, he was laid down with fever and was not able to keep up the engagement. He was deeply worried and puzzled, not knowing what to do.

His wife, Papathiammal, proposed an alternative of sending his younger brother to Chettiar's house. Sapapathy agreed and requested his brother to read a few verses and apologise for his inability to keep up the engagement.

Ramalingam conveyed his brother's message to Chettiar who was at first very much worried and puzzled, for, he had invited prominent people to attend the inaugural function.

When Ramalingam went and sat before the audience and began the discourse, every one was surprised at the way in which he explained the first line of the invocatory verse in the beginning of Periapuranam.

"ULAKU ELAAM UNARNTU OTARKU ARIYAVAN' meaning that the Lord is too rare to be felt and sung by all, all inspired by Him to the divine poet, Sekkizhar and how he was enabled to sing the entire work of Periapuranam with the help of His grace. Ramalingam quoted many verses from the text to stress the point that the beginning line was divinely inspired.

Every one in the audience sat spell-bound at the extraordinary eloquence, flow and sweet exposition.

Every one liked to get the pleasure of hearing his lectures for some more days. Sapapathy was informed of this, so that he might send his brother to fulfil the desire of the audience. He complied with the request, but he also went to overhear his brother without his knowledge, incognito as one in his audience.

After this inspiring speech, his elder brother and his life partner Papathiammal began to worship him as if he was Lord Muruga himself.

This was unbearable to Ramalingam. Therefore, he left the house and thus underwent much difficulties. From the age of 12, he was at Thiruvotriyur and elsewhere upto the age of 33, though he occasionally visited his elder brother's house.

Ramalingam was under an initiator, sage Chidambara Munivar, at Thiruvotriyur as his poem reveals.

Afterwards a number of scholars began to be enlightened by our divine poet. Several works, such as Ozhivil Odukkam, were edited by him. He also wrote commentaries on a few poems. He was editor of a monthly called Sanmarka Viveka Vruthi which is now edited by Uran Adigal.

He was directed by a great sage, whom he revered, to marry at the age of 27. Therefore, he married his sister's daughter, who eventually became his disciple. This fact has been corroborated by a number of facts in his poems.

Though Ramalingam began to worship Muruga, Vadivudai Manickam and Thiagaraja Peruman, he could not forget Lord Nataraja at Chidambaram. Therefore, he returned to Chidambaram in 1858. He used to sign his name as Chidambaram Ramalingam.

A devotee from Karunguzhi met him at Chidambaram and took him to his house at Karunguzhi. Ramalingam stayed there for about 9 years. From there, he used to visit Chidambaram and Vadaloor.

These two places, he styled as Poorvagnana Chidambaram and Uttaragnana Chidambaram respectively.

He composed poems there and started the sangam with a few devotees. A number of devotees gave him about 80 acres of land at Vadalur to build the HALL OF UNIVERSAL WORSHIP and the GUARDIAN HOME OF DEVOTEES to be administrated by the council of Pure Real Guiding Light Path.

He erected the Sathia Gnana Sabha, the Satya Dharma Sala and the Suttha Sanmarka Satya Sangam. The donated land there is known as Vadalur Peru veli, meaning the Grand space of Vadalur, the spotless place.

His poems were classified into six books by Mr. Velayudam, his academic disciple. Only the first five books were allowed to be published in 1867, when he established the Guardian Home.

In 1872, he began the Jothi Festival in the Hall of Wisdom. Here, it is revealed, every year, that seven kinds of screens hide Grace Grand Light within us by unveiling the seven screens, one by one, before a lamp within the hall as Grace Grand Light. If one lives the life, with due reverence for life, the seven screens disappear, one by one, leading to infinite.

As a result of this, one gets everlasting life through the right of integration by means of passionate service to all souls Aanmaneya Orumaippaattu Urimai.

Life sleeps in stones: stirs in plants; dreams in animals; wakes in men; and serves in super men. Only the man who serves finds the right way to life infinite. The Malthus-Darwin dogmas of struggle for existence and survival of the so-called fittest are now being replaced by Lamark-wallace theory of mutual adjustment and survival through, for and by the loving service. This is precisely what Vallalaar styles as the right of integration through, for and by the loving service to lives. The statement in the beginning corresponds to the five powers of objects, acts, poise, wisdom and grace in Vallalaar's natural meditation called Sakasanishtai as well as to his 25 experiences in 5 groups of the ignorant lives, learned seekers, leaders, pure-bodied sages, Om-bodied saints and wisdom bodied seers.

For some time, the festival was continued according to the rules chalked out by him. Then, it began to deviate from his rules. He closed the Hall and kept the key in Sithivalaakam (ABBOOMTED) meaning the Mansion of achievement at Mettukuppam.

The reason why our seer closed the hall is as follows with sufficient details;—

The Hall is distinct from all sectarian temples. No incense or camphor is to be burnt in the hall. No distribution of prasadam of any kind is found here.

Even musical instruments are not used here. Gentle and solemn chanting of Arut Perum Jothi meaning Grace Grand Light or effulgence and a few well-selected verses is all we find here.

Our seer had started two schools-preparing and training devotees and propagandists, both young and old with Tamil, Sanskrit and English as mediums at first.

The trainees were to get stipends according to their merit in training and their respective families. Here is a unique link of ability with need — socialism with communism of higher order, a happy marriage of mundane and divine uspects of life.

The trainees were to get the traits of sweet speech and passionate service to all souls.

The lotus-like building of the Hall of Wisdom represents our gross body of food and breath.

The twelve-pillared chamber within the Hall represents the subtle light body of emotion and intellect.

The four-pillared chamber within the above 12-pillared chamber represents the bliss body.

There is an underground chamber below this bliss chamber for natural meditation, Sakasa Nishtai.

In the four-pillared chamber are a lamp of all pervading light, a mirror representing the transparent white tissue, and seven curtains of black, blue, green, red, yellow, white and mixed colours distinct from the rainbow we see.

The soft tendrill-like undulations of the tissue are engineered at the link of the eyebrows and the root of the nose in the centre of the face by airy light from the higher region.

Here are the links between the six ends of art, yearning, learning, subtle, sound, scripture and decision when the divine dance is experienced by the well-trained devotees. Had all these facts been taught, there would have been no necessity for closing down the hall at all.

Let us now hear our seer who sings of these and his unique wise achievement.

நாதாந்த நிஃக்கும் போதாந்த நிஃக்கும் நடுவாந் திரு நடம் நான் காண வேண்டும்

I should see the sacred dance between the ends of subtle sound and learning.

ஏக சிற் சித்தியே இயல் உற அனேகம் ஆகியது என்ற என் அருட் பெருஞ் சோதி

Oh, my Lord, Grace Grand light, who said that the everlasting life has all miracles to naturalise the life infinite.

சுத்த வடிவும், சுக வடிவாம் ஓங்கார நித்த வடிவும், நிறைந்த ஓங்கு சித்து எனும் ஓர் ஞான வடிவும் இங்கே நான் பெற்றேன் எங்கெங்கும் தான விளேயாட்டு இயற்றத்தான்.

To play the game of wisdom helping all souls in all nooks and corners of the vast-universe, I got the pure gross form, the everlasting subtle light form of blissful "Om" and the form of wisdom.

The flag representing the tissue was hoisted at Mettukuppam in 1873 when he delivered the grand precept, the exposition of how to generate divine power (மகோபதேசம்).

Our seer dematerialised his gross body on 30-1-1874, exactly at the zero hour so as to rematerialise as and when in need in this vast universe to his followers.

All these are discerned in the new technology of modern science as noted below after the Ten Commandments of Guiding Light Movement.

The Sabai is for common prayer and solemn chanting, creating and spreading the divine power everywhere.

The fourth Institution at Mettukuppam (மேட்டுக்குப்பம்) reminds us of his victory over the king of Death for ever.

This is styled by him as Eka Sirsitthi (ஏக்கிற்கித்தி) meaning unique achievement wise

In his sacred Grace Grand Light Ode (திருவருட் பெருஞ் சோதி அகவல்) he states as follows:

ஏக சிற்சித்தியே!

இயல் உற அனேகம் ஆகியது என்ற என்

அருட்பெரும் ஜோதி

Oh! Grace Grand light effulgence;

Who has stated that the unique wise achievement is to be naturalised by all other miracles and achievements.

#### VALLALAAR'S TEN COMMANDMENTS

- 1. God is only one.
- 2. He is to be worshipped in the Form of Light.
- 3. Petty Gods are not to be worshipped in any way.
- 4. There should not be any sacrifice of life in the name of God.
- 5. Meat is not to be eaten.
- Differences of castes, creeds, sects, religions and the like should not be observed.
- Each life is to be regarded as one's own life on the basis of Universal Brotherhood that extends to animals and plants; that is merciful behaviour.
- 8. The key to the life eternal is to remove the hunger of the poor.
- 9. The dead are to be buried and not cremated.
- 10. Give up all superstitious beliefs and practices.

# ARUTPERUM JOTHI! ARUT PERUM JOTHI! THANIPERUM KARUNAI! ARUTPERUM JOTHI!

The day is not far off when the twin mathematics of Vallalaar called ANTA KANITAM meaning macro mathematics and PINTA KANITAM meaning micro mathematics will be taught throughout the world to learn every thing.

This is exactly the reason why Vallalaar declares "My knowledge was too little when I was a sectarian; but now it

embraces every thing in all nooks and corners of this vast

#### பொது—POTHU

கல நிறை கணபதி! சரணம் சரணம் Kalai nirrai Ganapathi! Sarannam Sarannam கஜமுக குணபதி! சரணம் சரணம் Kajamuga Gunnapathi! Sarannam Sarannam தலவ! நின் இணே யடி சரணம் சரணம் Thalaiva! nin innai yadi Sarannam Sarannam சரவண பவகுக! சரணம் சரணம் Saravanna bavaguga! Sarannam Sarannam சில மல உடையவ! சரணம்! சரணம்! Silai malai udaiyava! Sarannam Sarannam சிவசிவ! சிவசிவ! சரணம் சரணம்

உணவரும் ஒருவரை! சரணம் சரணம் Ulaivarrum oruvarai! Sarannam Sarannam உமைசிவை அம்பிகை சரணம் சரணம் Umaisivai ambigai Sarannam Sarannam!

Oh Ganapathi full of arts, I bow down;

Oh Lord with the face of the elephant! Oh virtuous Lord! I bow down;

Oh Master! your twain feet I bow down;

Oh born in the Saravanna tank and abiding in the hearts (of the devotees) I bow down;

Oh Lord having the mountain bow! I bow down; Siva Siva Siva Siva I bow down;

Oh Lord ever lasting I bow down;

Oh Uma! consort of Siva! Ambika! I bow down.

## அன்பெனும் பிடி ANBENUM PIDI

அன்பு என்ருல் எல்லாருக்கும் விளங்கும். அது உருவம் இல்லாத பண்பு. அத்தகைய பண்பு எல்லோருக்கும் இருக்க வேண்டும். ஒருவன் தன் தாயிடம் அன்பு காட்டுவான்; தந்தையிடம் அன்பு காட்டுவான்; தன் உடன் பிறந்தாரிடம் அன்பு காட்டுவான்; திருமணம் ஆனவுடன் மீனவியிடம் அன்பு காட்டுவான்; திருமணம் ஆனவுடன் மீனவியிடம் அன்பு காட்டுவான். தண் குழந்தை களிடம் அன்பு காட்டுவான். இவற்றுக்கு மேலாக இன்னெரு வரிடம் அன்பு காட்டுவள். இவற்றுக்கு மேலாக இன்னெரு வரிடம் அன்பு காட்டவேண்டும்; அதுவே உயிர் உய்வதற்கு உரிய வழியாகும். இறைவனிடம் காட்டும் அன்பே அது. இறைவனிடம் அன்பு காட்டிஞல் எல்லாரிடமும் அன்பே அது. இறைவனிடம் சிவம் என்பதை அறிவோம்.

அன்பெனும் பிடியுள் அகப்படும் மஃயே Anbenum pidiyull agappadum malaiye அன்பெனும் குடில்புகும் அரசே Anbenum kudilpugum arasē அன்பெனும் வ‰க்குள் படுபரம் பொருளே Anbenum valaikkull paduparam porulle அன்பெனும் கரத்தமர் அமுதே Anbenum karaththamar amudhe அன்பெனும் கடத்துள் அடங்கிடும் கடலே Anbenum kadaththul adanggidum kadalē அன்பெனும் உயிர் ஒளிர் அறிவே Anbenum uyir ollir arrivē அன்பெனும் அணுவுள் அமைந்த பேர் ஒளியே Anbenum annuvull amaindha per olliye அன்புரு வாம் பர சிவமே. Anburu vaam para sivamē

அன்பு என்ற கைப்பிடியில் பிடிக்கக்கூடிய மஃயே! அன்பு என்ற வீட்டில் புகுந்து இருக்கும் அரசனே! அன்பு என்ற வஃயில் அகப்படக்கூடிய கடவுளே! அன்பு என்ற கையில் தங்கி இருக்கும் அமிர்தமே! அன்பு என்ற பாணயில் அடங்கியிருக்கும் கடலே! அன்பு என்ற உயிரில் ஒளி தருகிற அறிவே! அன்பு என்ற அணுவில் பொருந்தி இருக்கும் பெரிய ஒளியே; அன்பு உருவம் ஆகிய சிவபெருமானே.

அன்பு—love மலே—mountain பிடி —grip குடில்—abode அரசு—king கரம்—hand கடம்—pot உயிர்—life அறிவு—wisdom

ஓளி—lustre

வடு—net அமுது—ambrosia கடல்—ocean ஒளிர்—to shine அணு—atom உரு—form

Oh Mountain caught within the grip of love!

Oh King that entereth the abode of love!

Oh Supreme Being that is caught within the net of love!

Oh Ambrosia that rests in the hand of love!

Oh Ocean that is held within the pot of love!

Oh Wisdom that causes to shine the life of love!

Oh Great Lustre that exists in the atom of love!

Oh Lord Siva in the form of love!

## அருட்ஜோதி ARUTJOTHI

எங்கும் இருள் என்முல் அதை வெறுக்கிறேம். அதைப் போக்க ஒளி வேண்டும். ஒளியைத் தருபவன் யார்? சூரியன் என்று உடனே பதில் சொல்வோம். சூரியன் இல்லாத காலத்தில் மின்னெளி ஒளி தருகிறது என்போம். இவ்வொளிகள் எல்லாம் எங்கு இருந்து வந்தன? யார் உண்டாக்கியவை. சூரியவொளி சூரியனுடையது. மற்ற ஒளிகள் செயற்கை. நம் அறிவால் ஆனவை என்போம். சூரியனுக்கு ஒளி தந்ததும் இறைவனே! செயற்கை ஒளிகளே உண்டாக்கும் அறிவு தந்தவனும் இறைவன்தான். அவன் அறிவு மயம் ஆனவன்! அவனே ஒளி மயம் ஆனவன். அவன் அருள் பெறு வோம், ஒளி பெறுவோம்.

அருள்சோதித் தெய்வம் எண ஆண்டுகொண்ட தெய்வம்
Arulljothith dheivam enai aanndukonnda dheivam
அம்பலத்தே ஆடுகின்ற ஆனந்தத் தெய்வம்
Ambalaththe aadugindra aanandhath dheivam
பொருள்சாரும் மறைகள் எல்லாம் போற்றுகின்ற தெய்வம்
Porullsaarum maraigall ellaam potrukindra dheivam
போதாந்தத் தெய்வம் உயர் நாதாந்தத் தெய்வம்
Fodhantha dheivam uyar naadhantha dheivam

இருள்பாடு நீக்கி ஒளி ஈந்து அருளும் தெய்வம் Irullpaadu neeki olli eendhu arullum dheivam எண்ணியநான் எண்ணியவாறு எனக்கருளும் தெய்வம் Enniyanaan enniyavaarru enakarullum dheivam தெருள்பாடல் உவந்து எனேயும் சிவமாக்கும் தெய்வம் Therullpaadal uvandhu enaiyum Sivamaakkum dheivam சிற்சபையில் விளங்குகின்ற தெய்வம் அதே தெய்வம் Sirrsabaaiyil villangukindra dheivam adha dheivam.

அவன் அருள் ஆகிய விளக்கு அளிக்கும் ஒளி.
அவன் என்னே ஏற்றுக்கொண்ட கடவுள்.
அவன் (தில்லேயில்) அம்பலத்தில் ஆடுகிறவன்;
அவன் ஆனந்தம் தரும் கடவுள் ஆவான்;
அவன் சிறப்புப் பொருந்திய வேதங்கள் துதிக்கிண்ற கடவுள்;
அவன் அறிவின் எல்லேயில் உள்ள கடவுள்;
அவன் அறிவின் எல்லேயில் உள்ள கடவுள்;
அவன் அலியின் (நாதத்தின்) எல்லேயில் இருக்கும் கடவுள்;
அவன் அறியாமையை நீக்கி அறிவு ஆகிய ஒளிமைத் தருகிற கடவுள்;
நான் எதை நினேக்கிறேனு அதை நிணத்தபடி எனக்குக்
கொடுக்கிற கடவுள்;

என் இனிய பாடஃக் கேட்டு மகிழும் கடவுள்; அதஞல் என்னேச் சிவம் ஆகவே ஆக்குகிற கடவுள்; அக்கடவுளே சிற்றம்பலத்தில் விளங்குகிற கடவுள் ஆவார்

தெய்வம்—Lord, God அருள் ஜோதி—lamp of grace ுனந்தம்−rapture அம்பலம்—Hall போற்றுகிற —adoring மறைகள்—Vedas போதாந்தம்—அறிவின் எல்லே—goal of knowledge நாதாந்தம்—ஒலியின் எல்லே—goal of sound இருள் —அறியாமை—ignorance நீக்கி—remove off-splendour ஈந்து அருளும்—bestow எண்ணியவாறு — நினேத் தபடி — as designed தெருள் பாடல்—இனிய பாடல்—lucid poetry உவந்து – மகிழ்ந்து – rejoice ஆக்கும்—to make; to transform சிற்சபை—சிற்றம்பலம்—Hall of Wisdom அதே தெய்வம்—the very same Lord.

The Lord the Lamp of Grace,

The Lord who admitted me into His Fold,

The Lord rapturous dancing at the Hall,

The Lord adored by Scriptures esteemed high,

The Lord, the goal of knowledge and sound exalted,

The Lord, remover of ignorance and bestower of splendour,

The Lord, bestower of objects as designed by me,

The Lord, rejoicing at my lucid poetry makes me Siva Himself,— It is the very same Lord renowned at the Hall of Wisdom.

## ஒ**ருமையுடன்** ORUMAIYUDAN

உள் நண்பன் யார்? இதை அறிந்தால் நீ யார் என்று தெரிந்து கொள்ளலாம். ஆகவே பழகும் பொழுது நல்லவரோடு பழக வேண்டும். நல்ல பண்பு இல்லாதவரோடு பழகிஞல் நம்மிடம் உள்ள நல்ல பண்புகள் போய்விடும்; நாம் சேர்பவருடைய கெட்ட குணங்கள் நம்மை அடையும். ஆகவே நற்பண்பு உடையவர்க ளோடு பழகவேண்டும். அதுவும் கடவுள் நம்பிக்கை உடையவ ரேரு பழகுவது சிறந்தது. அக்கடவுள் நம்பிக்கை உடையவர் களே அடியார்கள் அல்லது உத்தமர்கள் எனப்படுவார்கள். இதோ வள்ளலார் கூறுவதைக் கேளுங்கள்.

ஒருமையுடன் நினது திரு மலர்அடி நிணக்கின்ற Orumaiyudan ninadhu thiru malaradi ninaikkindra

**உ**த்தமர்தம் உறவு வேண்டும்

Uththamartham urravu vēnndum

உள் ஒன்று வைத்துப் புறம் ஒன்று பேசுவார்

Ull ondru vaiththup purram ondru pesuvaar

உறவு கலவாமை வேண்டும்

Urravu kalavaamai venndum

பெருமைபெறு நினது புகழ் பேசவேண்டும் பொய்மை Perumaiperru ninadhu pugazh pēsavēnndum poimai

பேசாது இருக்க வேண்டும்

Pesaadhu irukka venndum

பெருநெறி பிடித்து ஒழுக வேண்டும் மதமானபேய் Perunerri pidiththu ozhuga venndum madhamaanapei பிடியாது இருக்க வேண்டும்

Pidiyaadhu irukka venudum

மருவு பெண் ஆசையை மறக்கவே வேண்டும் உண Maruvu penn aasaiyai Marrakkave venndum unai

மறவாது இருக்க வேண்டும்

Marravaadhu Irukka venndum

மதிவேண்டும் நின்கருணே நிதிவேண்டும் நோயற்ற Madhivēnndum ninkarunnai nidhivēnndum noyatra

வாழ்வில் நான் வாழவேண்டும்

Vaazhvil naan vhazhavenndum

தரும மிகு சென்ணேயில் கந்த கோட்டத்துள் வளர் Tharuma migu sennaiyil kandha kot taththull vallar தலம்ஓங்கு கந்தவேளே

Thalamongu Kandhavelle

தண்முகத் துய்யமணி உண்முகச் சைவமணி
Thannmugath thuyyamanni Unnmugach saivamanni
சண்முகத் தெய்வமணியே!
Shannmugath dheivamanniye!

மனம் ஒரே செயலுடன் இருந்து உனது பூப் போன்ற திருவடிகளே நிணப்பவர்களே உத்தமர் எனப்படுவார்கள். அத் தகைய சிறந்தவர்களின் நட்பு எனக்கு வேண்டும்.

மனத்தில் ஒன்று வைத்துக்கொண்டு வெளியே ஒன்று பேசு பவர்களின் நட்பு எனக்குக் கூடாது.

பெருமை பொருந்திய உன் புகழைப் பேசவேண்டும். பொய் பேசாமல் இருக்க வேண்டும்.

முத்தி அடைவதற்கு உரிய வழியைக் கடைப்பிடித்**து** இருக்க வேண்டும்.

பெண்கள் மேல் கொள்ளும் ஆசையை மறந்து போக வேண்டும்.

(கடவுள் ஆகிய) உன்**னே** மறக்காமல் இருக்க வே**ண்**டும். நான் அறிவு பெற வேண்டும்.

உண்னுடைய அருள் ஆகிய செல்வம் எனக்கு வேண்டும். நோய் இல்லாத வாழ்வு பெற்று நான் வாழ வேண்டும். தருமம் மேல் ஓங்கிய சென்**ணே ஆ**கிய தலத்தில் கந்தகோட்டம் என்னும் கோயிலில் ஓங்கி இருக்கும் கந்தனே!

குளிர்ச்சி பொருந்திய முகத்தையுடைய பரிசுத்தம் ஆன மணி போன்றவனே!

கீழ் நோக்கிய முகம் **(அதோமுகம்) உடைய** சிவமணியே! ஆறு முகங்களேயுடைய தெய்வமணியே!

ஒருமையுடன்—with mental restraint; unanimity

மலர்அடி – flower like feet உத்தமர் – great men

உறவு—company வேண்டும்—desire

உள்—within புறம்—outside

கலவாமை—mix not பெருமை—renowned

புகழ்—fame பொய்மை—falsehood

பேசாது—talk not பெருநெறி—path of salvation

ஒழுக—conduct மதம்—pride

பேய்—devil பிடியாது—not possessed

பெண் ஆசை—love of women மறவாது—forget not

மறக்க—to forget கருணே—grace மதி—intellect நிதி—treasure

நோயற்றவாழ்வு—life devoid of disease

தருமம்—charity சென்னே—Madra

கோட்டம்—temple தண்முகம்—cool face துய்யமணி—spotless gem சண்முகம்—six face

2 sin cosio — downward face

I desire the company of men of integrity that meditate on Your flower - like Feet with mental restraint;

I desire not to mix with the company of those that talk one thing and evince another within;

I should speak Your fame renowned;

I should talk not falschood;

I should conduct myself in the path of salvation;

I should not be possessed by the devil of pride;

I should forget the love of women;

But I should not forget Thee!

I desire wisdom or intellect;

I desire your treasure of grace;

I desire to lead a life devoid of disease;

Oh Skantha residing in the temple called Kantha Kottam at Madras noted for benevolence!

Oh Pure Gem having cool face!

Oh Siva Gem having countenance that looks downward! Oh sixfaced godly Gem!

## பெற்ற தாய்தணே PETRA THAAITHANAI

நம்முடைய மனம் ஒருமைப்பாடு அடைவதற்கு ஒரே ஒரு வழியுண்டு. அதாவது இறைவனே விடாமல் தியானிப்பது ஆகும். தியானம் செய்யச் சிலரால் முடியாது. அதற்கு ஒரு வழி இருக் கிறது. அதாவது இறைவனுடைய திருநாமத்தை இடையருது கூறுவது. அதுதான் ஜபம் எனப்படும். கடவுளின் எந்தத் திருப் பெயரையும் ஜபம் செய்யலாம். அந்தப் பெயர்கள் எல்லா வற்றிலும் சிறந்தது திருவைந்தெழுத்து. அதாவது ஸ்ரீ பஞ்சாட்சரம். அதாவது நமசிவாய என்பது. இம்மந்திரத்தை எல்லாரும் ஜபம் செய்வோமாக. ஓம் நமசிவாய சிவாயநம ஓம்; சொல்லுங்கள் ஓம் நமசிவாய சிவாய நமஓம்.

பெற்ற தாய் தண மக மறந்தாலும்
Petra thaai thanai maga marandhdhaalum
பிள்ளேயைப் பெறும் தாய் மறந்தாலும்
Pilllaiyaip Perrum thaai marandhdhaalum
உற்ற தேகத்தை உயிர் மறந்தாலும்
utra dhehaththai uyir marandhdhaalum
உயிரை மேவிய உடல் மறந்தாலும்
uyirai meviya udal marandhdhaalum
கற்ற நெஞ்சகம் கலே மறந்தாலும்
Katra nenjagam Kalai marandhdhaalum
கண்கள் நின்று இமைப்பது மறந்தாலும்
Kanngall nindru imaippadu marandhdhaalum

நல்தவத்தவர் உள்இருந்து ஓங்கும் Nalthavaththavar ullirundhu onggum நமச்சிவாயத்தை நான் மறவேகோ Namachchivaayaththai naan marravene. பெற்று வளர்த்த தாயைக் குழந்தை மறந்தாலும்— பெற்ற பிள்ளேயைத் தாய் மறந்தாலும்— புகுந்த இந்த உடம்பை (அதில் உள்ள) உயிர் மறந்தாலும்— உயிரை அது பொருந்தி இருக்கிற உடம்பு மறந்தாலும்— படித்திருக்கிற (அறிவு பொருந்திய) மனம் தான் கற்ற கலேகளே மறந்து போனுலும்— கண்கள் தாம் இமைக்கும் தொழிலே மறந்து போனுலும்

கண்கள் தாம் இமைக்கும் தொழிலே மறந்து போனுலும் நல்ல தவம் செய்யும் தவசிகளின் மனத்தில் ஓங்கி இருக்கிற "நமசிவாய" என்னும் (திருநாம) மந்திரத்தை நாள் மறக்கமாட்டேன்.

பெற்ற தாய்—the mother that begot மக—child உற்றதேகம்—the body abiding பிள்ளே—child உயிர்—soul நெஞ்சகம்—mind க‰—learning கண்கள்—eyes இமைப்பது—to wink மறவேன்—I forget not

Even if the child should forget the mother that begot, Even if the mother should forget her child, Even if the soul should forget the body abiding, Even if the body should forget the soul manifest Even if the mind erudite should forget its learning, Even if the eyes should forget to wink (or glitter), NAMASIVAYA which the ascetics virtuous intone— I forget not.

இன்னும் பற்பல நாள் இருந்தாலும் Innum parrpala naall irundhdhaalum இக்கணம் த விலே இறந்தாலும் Ikkannam thanilē irrandhdhallum துன்னும் வான்கதிக்கே புகுந்தாலும் Thunnum vaankathikke pngundhdhallum சோர்ந்து மாநரகத்து உழன்ருலும்

Sorndhu maanaragaththu uzhandraalum என்ன மேலும் இங்கு எனக்கு வந்தாலும் Enna mēlum ingu enakku vandhaalum எம்பிரான் எனக்கு யாது செய்தாலும் Embiraan enaaku yaadhu seidhaalum நன்னர் நெஞ்சகம் நாடி நின்று ஓங்கும் Nannar nenjagam naadi nindru ongum நமச்சிவாயத்தை நான் மறவேனே Namachchivaayaththai naan marravenē.

இன்னும் பல நாட்கள் நான் பிழைத்து இருந்தாலும்—
இந்த நொடியிலே செத்துப் போனுலும்—
நான் போகும்படியான மேலான முத்தியை அடைந்தாலும் சோர்வு அடைந்து பெரிய நரகத்தில் புகுந்து கஷ்டப் பட்டாலும்—
எப்படிப்பட்ட துன்பங்கள் இங்கு எனக்கு வந்த போதிலும் —
எனது இறைவன் எனக்கு என்ன செய்த போதிலும்
நல்ல என்னுடைய மனம் தேடித்திரிகிற ''நமசிவாய''
என்னும் (திருநாம) மந்திரத்தை நான் மறக்கமாட்டேன்.

இன்னும்—further இரு—to live இக்கணம்—this moment வான்கதி—beautitude சோர்ந்து—to droop என்ன—anything எம்பிரான்—My Lord நன்னர்—good

பற்பல—many இற—to die புகு—to enter மாநரகம்—hell மேலும்—more யாது—whatever நெஞ்சகம்—mind

Even if I should live further for days numerous,

Even if I should meet death instantaneous,

Even if I should enter beautitude final,

Even if I should droop and fall into hell,

Even if anything more should befall,

Even if my Lord should do anything whatever,

NAMASIVAYA which the mind virtuous pursues and intones—I forget not.

அவன் அன்றி ஒரணுவும் அசையாது என்பது பெரியோர் கூறும் பழமொழி. உலகம் சுற்றுகிறது. மக்கள் இயங்குகிருர்கள். எல்லாமும் அசைகின்றது. இந்த அசைவு—இயக்கம் இதற்கு எல்லாம் காரணம் என்ன? அணுவைப் பிளந்து ஆராய்ச்சி செய்த வர்கள் அணுவுக்கு உள்ளேயே ஏதோ ஒரு அசைவு இருக்கிறது என்று கூறுகிருர்கள். அங்ஙனமே இந்த இயற்கையான பெரிய அண்டத்துக்கு உள்ளே இருந்து இறைவன் அசைகிருன்—அசைக் கிருன். இதுவே நடராசப் பெருமானின் கூத்து. பெருமான்— பரமண்—ஆடுகிருன்; எல்லாம் அசைகின்றன. இயங்கு கின்றன. ஆகவே நம்மை இயங்க வைக்கும் நடராசப்பெருமான் வணங்கு வோம். வாழ்த்துவோம்.

#### பார்த்தாலும்—PAARTHTHAALUM

பார்த்தாலும் நிணத்தாலும் படித்தாலும் படிக்கப் Paarththaalum ninaiththaalum padiththaalum padikkap

பக்கம்நின்று கேட்டாலும் பரிந்துஉள் உணர்ந்தாலும் Pakkamnindru kēttaalum parindhuull unnarndhdaalum ஈர்த்தாலும் பிடித்தாலும் கட்டி அணேத்தாலும் Eerththaalum pidiththaalum katti annaiththaalum

இத்தணக்கும் தித்திக்கும் இனித்தசுவைக் கரும்பே Iththanaikkum thiththikkum iniththasuvaik karumbē வேர்த்துஆவி மயங்காது கனிந்தநறும் கனியே Vērththuaavi mayangaadhu Kanindhanarrum Kaniyē

மெய்ம்மை அறிவு ஆனந்தம் விளக்கும்அருள் அமுதே Meimmai arrivu aanandham villakkumarull amudhē! தீர்த்தாவென்று அன்பர் எலாம் தொழப் பொதுவில்

நடிக்கும்

Theerththaavendru anbar elaam thozhap podhuvil

nadikkum

தெய்வநடத்து அரசே என் சிறுமொழி ஏற்று அருளே Dheivanadaththu arase yen sirrumozhi etru arulle!

பார்த்த பொழுதிலும்—நினேத்த பொழுதிலும்—படித்த பொழுதிலும்—ஒருவர் (இறைவன் புகழைப்) படித்த பொழுதும் பக்கத்தில் நின்று கேட்ட பொழுதிலும் — விரும்பி மனத்தில் கொண்டு உணர்ந்த பொழுதிலும்—இழுத்தபொழுதிலும்— பிடித்துக் கொண்ட பொழுதிலும்—கட்டி அணேத்துக்கொண்ட பொழுதிலும்—இவற்றுக்கு எல்லாம் தித்திக்கும் இனிமையான கரும்பு போன்றவனே.

உடம்பு வேர்க்கவில்லே; உயிர் மயங்கவில்லே; நன்ருகப் பழுத்த பழமே! உண்மை அறிவு ஆனந்தம்—(சச்சிதாநந்தம்)— விளக்கும் அருள் ஆகிய அமுதமே! தூயவனே என்று அடியவர்கள் தொழு கிறுர்கள்; பொதுவில் (சிற்றம்பலத்தில்) நடிக்கும் அரசே! என் ஏற்றுக்கொண்டு பாடல்களே) சிறுமொழி (யான் பாடிய அருள்செய்.

பார்—see நிண-think பக்கம் நின்று—Stand near ஈர்—drag பிடி—catch இத்தனேக்கும் — for all these கரும்பு – sugarcane ஆவி—soul நறும்—sweet மெய்ம்மை—existence ஆனந்தம்—bliss அருள்—grace தீர்த்தா—O Holy one! *பொது* —hall தெய்வநடம்—divine dance திறுமொழி—trivial utterances

படி—read கேள் - listen பரிந்து—earnestly கட்டிஅணே —embrace தித்திக்கும் — delightful வேர்த்து—perspire கனிந்த—mellow கனி—fruit அறிவு—knowledge விளக்கும்—expound அமுது—ambrosia அன்பர்—devotees நடிக்கும்—dancing அரசு - king-pre-eminent one அருள்—bestow grace

Even if I should see, think or read, Even if I should stand nearby and listen, Even if I should discern with earnestness Even if I should drag, catch and embrace O For all these Sugarcane which is delightful to the taste, (The body) perspires not; The soul bewilders not:

O ripe sweet mellow Fruit!

O Ambrosia! Grace which expounds (the three attributes of the Lord viz.,) Existence, Knowledge and Bliss! Oh Holy One so the devotees worship Thee;

Oh Lord of divine dance at the Hall!

Please accept my simple words (i. e. Songs sung by me) and bestow grace.

உலகம் தட்டையானது என்று பன்னெடு நாட்கள் உலக மக்கள் எல்லோருமே நம்பினர். இவ்வுலகம் உருண்டை வடிவம் உடையது; இது மட்டுமல்லாமல் பல கோள்கள் இவ்வுலகத்தைச் சுற்றியிருக்கின்றன என்பதை அறிஞர்கள் ஆராய்ச்சி செய்து கண்டு கூறினர். இக்கால ஆராய்ச்சிக்கு முன்னமேயே தமிழ் மக்கள் இதை அறிந்து இருந்தார்கள். எனினும் சாதாரண மக்களுக்கு இது தெரியாது. மண் நீர் காற்று நெருப்பு வானம் ஆகிய ஐந்தையும் இறைவனுகவே கண்டார்கள்; சந்திரனேயும் சூரியனேயும் இறைவனுகவே கண்டார்கள். அவற்றுள் சந்திரனேடு உறவு கொண்டாடிப் பேசினுர்கள்; விளேயாடினுர்கள்; மகிழ்ந் தார்கள். வள்ளலார் நிலவை அழைத்துப் பேசுகிருர், கேளுங்கள்!

தன்னேயறிந்து—THANNAI ARRINTHU

தன்னே அறிந்து இன்பம்உற வெண்ணிலாவே—ஒரு Thannai arrindhu inbamurra vennunilaavē - oru தந்திரம் நீ சொல்லவேண்டும் வெண்ணிலாவே Thandhiramm nee sollavenndum vennnnilaave நாதர்முடி மேல் இருந்த வெண்ணிலாவே—அங்கே Naadharmudi mēl irundha vennnnilaavē - Angē நானும்வர வேண்டுகின்றேன் வெண்ணிலாவே Naanumvara venndugindren vennnnilaave சச்சிதானந்தக் கடலில் வெண்ணிலாவே—நானும் Sachidhaanandhak kadalil vennnilaavē - naanum தாழ்ந்துவிழ வேண்டுகிறேன் வெண்ணிலாவே Thaazhnthu vizbavenndukirren vennnnilaave நான்அதுவாய் நிற்கும் வண்ணம் வெண்ணிலாவே—ஒரு Naanadhuvaay nirkkum vannnnam vennnnilaave - oru ஞானநெறி சொல்லுகண்டாய் வெண்ணிலாவே Gnaananerri sollukanndaai vennnnilaavē அம்பலத்தில் ஆடுகின்ளுர் வெண்ணிலாவே—அவர் Ambalaththil aadugindraar vennnnilaavē - avar ஆடுகின்ற வண்ணம் என்ன வெண்ணிலாவே Aadugindra vannnnam enna vennnnilaavē அந்தரத்தில் ஆடுகின்ருர் வெண்ணிலாவே—அவர் Andharaththil aadugindrarr vennnnilaave - avar

ஆடும்வகை எப்படியோ வெண்ணிலாவே
Aadumvagai eppadiyo vennnnilaave
அண்டபகிர் அண்டம் எல்லாம் வெண்ணிலாவே—ஐயர்
Anndapagair anndam ellaam vennnnilaave — Iyer
ஆட்டம் என்று சொல்வது என்ன வெண்ணிலாவே
Aattam endru solvadhu enna vennnnilaave
அம்பரத்தில் ஆடுகின்ருர் வெண்ணிலாவே—என்னே
Ambarathil aadugindraar vennnnilaave — ennai
ஆட்டுகின்ருர் இன்பரத்தே வெண்ணிலாவே.
Aattugindraar inparathe vennnnilaave

வெண்மையான நிலாவே!

''நான் யார்'' என்று என்னே அறிந்து கொண்டு நான் சந்தோஷம் அடைய நீ எனக்கு ஒரு தந்திரம் சொல்ல வேண்டும். இறைவன் திருமுடிமேல் இருக்கின்ற வெண்மையான நிலாவே!

அங்கே நானும் வர வேண்டும் என்று உன்னேக் கேட்டுக் கொள்கிறேன்.

''சச்சிதானந்தம்'' எ**ன்**ற பெரிய கடலில் குதிக்க **வி**ரும்பு கிறேன்

நான் ''அது'' (கடவுள்) ஆக நிற்க வேண்டும். அதற்கு ஒரு அறிவாகிய வழியைச் சொல்லுவாயாக!

அவர் சிற்றம்பலத்தில் நடனம் ஆடுகிருர்; அவர் எந்த விதத்தில் நடனம் ஆடுகிருர் என்று சொல்வாயாக!

அவர் அந்தரத்தில் ஆடுகிருர். அவர் எப்படி ஆடுகிருர்?

அவர் அண்டங்களிலும் அண்டங்களுக்கு அப்பாலும் ஆடு கிறுர்—அவர் ஆடுகிறுர் என்பதன் கருத்து என்ன?

அவர் வானத்திலும் ஆடுகிறுர்; விடுத‰ பெற அவர் என்னேயும் ஆடச் செய்கிறுர்!

ஓ வெண்மையான நிலாவே!

வெண்ணிலா — bright moonlight தன்னே அறிந்து – knowing oneself

இன்பம்உற—to feel delight

தந்திரம்—strategy

நாதர்—lord முடி—crown

சச்சிதானந்தம்—உண்மை அறிவு ஆனந்தம்—Existence, Knowledge and Bliss, the three fold attributes of the Lord (see previous stanza) கடல்—ocean விழ—to jump ஞானம்—wisdom தெறி—path

சொல்லு—tell கண்டாய்—you see அம்பலம்—Hall வண்ணம்—nature

அந்தரம் – open space வகை—way அண்டம் – earth எப்படி —how

பகிரண்டம் -outer space of the universe

ஐயர்—Lord ஆட்டம்—dance

அம்பரம்—sky ஆட்டுகின்ருர்—makes me பரம்—liberation dance

Oh bright Moonlight!

To know myself and feel delight, suggest me a strategem;

Oh bright Moonlight resting at the crown of the Lord!

I desire to go over there;

The ocean of Sat-chit-anantha, I want to jump in;

I should become "IT" and tell me the way of wisdom;

He dances in the Hall (of wisdom);

What the nature of His dance is? (tell me);

He dances in the open space;

In what way does He dance?

Throughout the earth and the outer space of the universe the Lord dances;

What does it mean? He dances in the sky;

He makes me dance for liberation!

Oh bright Moonlight!

இறைவன் அன்பு வடிவானவன்; அருள் வடிவானவன்; இன்ப வடிவானவன்; நினேத்தாலே தித்திக்கும் தன்மை உடையவன்; உருவம் உடையவன்; யார் எப்படி நிளேக்கிருர்களோ அந்த உருவில் தோன்றுவான்; அவன் காட்சி கண்கொள்ளாக்காட்சி. அவன் பேரில் அருளாளர்கள் நல்ல தோத்திரப் பாடல்களேப் பாடி யுள்ளார்கள். அவற்றைக் கேளுங்கள். அவை சிந்தையில் தித்திக்கும்; வாயால் பாடினுல் வாய் தித்திக்கும், கேட்டால் செவியில் தித்திக்கும், இறைவனேப் பாடும் பாடல்களே பாடல்கள்; அவற்றை அன்போடு பாடலாம், இறைவன் அருளேப் பெறலாம்.

# அருள் விளக்கே - ARULL VILLAKKE

அருள்விளக்கே அருள்சுடரே அருள்ஜோ திச்சிவமே Arullvilakke arullsudare arulljodhichsivame

அருள்அமுதே அருள் நிறைவே அருள்வடிவப்பொருளே Arullamuthe arullniraive arullvadivapporulle

இருள்கடிந்துஎன் உளம்முழுதும் இடம்கொண்டபதியே Irullkadindhuen ullammuzhuthum idamkonndapathie

என்அறிவே என் உயிரே எனக்கு இனிய உறவே

Ennarrivē en uyirē enakku iniya urravē மருள்கடிந்த மாமணியே மாற்றுஅறியாப் பொன்னே

Marullkadindha maamanniye maartruarriyaap ponne

மன்றில் நடம் புரிகின்**ற** மணவாளா எனக்கே Mandril nadam purigindra mannavaallaa enakkē தெருள்அளித்த திருவாளா ஞானஉரு வாளா

Therullalliththa thiruvaallaa gnaanauru vaallaa

தெய்வநடத்து அரசே நான் செய்மொழி ஏற்று அருளே Deivanadaththu arase naan seymozhie etru arulle

அருள் ஆகிய விளக்கே! விளக்கினுள் தோன்றும் சுடரே! அச்சுடரில் தோன்றும் ஒளியே!

அருள் ஆகிய அமிர்தமே! நிறைவான அருளே!

அருள் வடிவில் இருக்கும் பொருளே!

அறியாமையைப் போக்கி என் மனம் முழுவதும் இடம் ஆகக் கொண்ட தவேவனே;

என்னுடைய அறிவே! என்னுடைய உயிரே! எனக்கு இனிமை யான உறவே!

**மயக்கத்தைப்** போக்கிய பெரிய மணியே!

மாற்று அறிய முடியாத பொன்னே!

(தில்ஃவயில்) சிற்றம்பலத்தில் நடனம் ஆடுகிற தஃவேகோ! எனக்குத் தெளிவான அறிவு தந்த செல்வமே!

தெய்வத்தன்மை பொருந்திய நடனம் ஆடுகிற தஃலவனோ ! நான் பொடும் பாடல்களே ஏற்றுக் கொண்டு அருள்புரிவாயாக!

அருள்விளக்கு—Light of grace சோதி—ray of light நிறைவு —fullness

சுடர்-lustre அமுது – ambrosia வடிவம் —form

பொருள்—object கடிந்து—to dispel

இடம்கொண்ட—pervading

அறிவு—knowledge

மருள்—illusion

மாமணி—precious gem

மாற்று அறியா — quality not known - finest

பொன்—gold

மணவாளன்—Lord

திருவாளன் — Lord

ஞானஉருவாளா—oh embodiment of spiritual knowledge

தெய்வநடம்—Divine dance

அரசு-king, pre-eminent one

அருள் — bestow grace

Oh Light Grace! Lustre (of light) of grace! and ray (of light) of grace!

Oh SIVAM! O Ambrosial ! Grace!

Oh Grace fullness! O Grace Form Objective!

Oh Lord who pervades my mind entire, dispelling ignorance!

Oh my knowledge! O my Soul!

Oh delightful Kindred!

Oh Precious Gem that effaces illusion!

Oh Gold of the finest quality!

Oh Lord dancing in the Hall!

Oh Lord who blessed me with intelligence!

Oh Embodiment of spiritual knowledge!

Oh Pre-eminent One of Divine Dance at the Public Hall! Please accept my poetry and bestow grace.

முயற்சிவேண்டும்; சோம்பல் கூடாது; முயன்ருலும் தோல்வி உண்டு; முயலாமல் தாமாகவே, நாம் எதிர்பாராமல் யுறுவது இருக்கும் பொழுதே சில நன்மைகள் நம்மை வந்து அடைவதும் சில சமயங்களில் நல்லது செய்தாலும் அது திமையாக உண்டு. ஒன்றை நினேக்கின் அது ஒழிந்து மற்றுென்று வரும். முடியும். இவற்றுக்கெல்லாம் காரணம் சொல்ல முடியாது. சுற்றுச் சூழ்நிலே

இருள் —ignorance முழுவதும்—entire

பத-Lord

உயிர்—kindred மாற்று—quality

மன்று—Hall

தெருள்—intelligence

ஏற்று—accept,

காரணம் ஆகலாம்; பிறர் சூழ்ச்சி அல்லது திறன் காரணமாக அமையலாம். ஆகவே எதற்கும் சோர்வு அடையக் கூடாது. ஒவ்வொருவரும் தத்தம் கடமையைச் செவ்வனே செய்ய வேண்டும். இறைவன் திருவருள் துணே நிற்கும்.

#### கடல் கடந்தேன் — KADAL KADANTHEN

கடல்கடந்தேன் கரைஅடைந்தேன் கண்டுகொண்டேன் கோயில்

Kadalkadandhēn karaiadaindhēn kanndukonndēn koil கதவு திறந்திடப்பெற்றேன் காட்சிஎல்லாம் கண்டேன் Kadhavu thirrandhidappetrēn kaatchiellaam kanndēn அடர்கடந்த திருஅமுதுஉண்டு அருள்ஒளியால் அனேத்தும் Adarkadandha thiruamudhu unndu arullolliyaal anaiththum அறிந்துதெளிந்து அறிவு உருவாய் அழியாமை Arrindhuthellindhu arrivu uruvaai azhiyaamai

> அடைந்தேன் adaindhen

உடல்குளிர்ந்தேன் உயிர்கிளர்ந்தேன் உள்ளம்எல்லாம் Udalkullirndhan uyirkillarndhan ullllam ellaam

> தழைத்தேன் thazhaiththēn

உள்ளபடி உள்ளபொருள் உள்ளவனுய் நிறைந்தேன் Ulllapadi ulllaporull ulllavanaai nirraindhen இடர்தவிர்க்கும் சித்திஎலாம் என்வயம் ஓங்கினவே Idarthavirkkum siththi ellaam envasam onginavē இத்தணயும் பொதுநடம்செய் இறைவன் அருட்செயலே Iththanaiyum podhunadamsei irraivan arutscyula

கட‰க் கடந்து சென்றேன்; கரையை அடைந்தேன். கோயிஃப் பார்த்து விட்டேன் கதவுகள் திறந்து இருப்ப தையும் கண்டேன்; எல்லாக் காட்சிகளேயும் கண்டேன். பரிசுத்தம் ஆன அமிர்தத்தைப் பருகினேன்.

ஒளி பொருந்திய திருவருளால் எல்லாவற்றையும் அறிந்தேன்; தெளிவு அடைந்தேன்; அறிவு ஆகிய உருவத்தைப் பெற்றேன்: அழியாழல் இருக்கும் நிலேமையை அடைந்தேன் என் உடம்பு குளிர்ந்தேன்; உயிர் ஆனது கிளர்ச்சி அடையப் பெற்றேன்; என் மனம் முழுவதும் மகிழ்ச்சி அடைந்தேன்.

நிஃவான பொருள்கள் எல்லாவற்றையும் உள்ளவாறு இருக்கப் பெற்றேன்.

துன்பங்களேப் போக்கும் எல்லாச் சித்திகளும் என்னிடம் பொருந்தி விட்டன.

இவைகள் எல்லாம் சிற்றம்பலத்தில் நடனம் செய்யும் இறை வனுடைய திருவருளால் ஏற்பட்டனவாகும்.

கடல் -ocean **sco**g − shore கண்டுகொண்டேன்—I found கோயில்—temple திறந்திட—open **எல்**லாம் ---all அடர்—impurity அருள்ஒளி—grace lustrous அறிந்து—learnt 2\_G-form அடைந்தேன்—I attaine குளிர்ந்தேன்—cooled கிளர்ந்தேன்—exalted உள்ளபடி - as it ought to be நிறைந்தேன்—filled தவிர்க்கும் — dispel எல்லாம்—all ஓங்கின—flourished பொது-Hall (of wisdom)

இறைவன்—Lord

கடந்தேன்—I crossed அடைந்தேன்—I reached காட்சி - vision கண்டேன்—I saw கடந்த—cleared உண்டு—drank அணேத்தும்—all அறிவு—wisdom அழியாமை—eternity உடல்—body உயிர் —soul உள்ளம்—mind உள்ளபொருள்—natural objects இடர்—afflictions சித்தி—miraculous power என்வசம்—with me இத்தணே—all these நடம்—dance அருட்செயல்—act of grace

I crossed the ocean and reached the shore;
I found the temple and saw the doors open;
I witnessed visions all;
I drank the Ambrosia pure;

I learnt clearly all by His lustrous grace
I got the form of wisdom and attained the state of eternity
My body become cooled and my soul exalted;

My mind overflowed with joy:

I became filled with natural objects as they ought to be;

All miraculous powers that dispel afflictions flourished within me;

All these are the gracious actions of the Lord dancing in the Hall of Wisdom.

மக்கள் ஆடி ஒடுவதெல்லாம் எதற்கு? பசியை ஆற்றுவதற்கு என்பது சொல்லாமலே தெரியும். பசியில்ஃயெனில் எச்செயலும் செய்ய வேண்டியது இல்ஃ என்றே தோன்றுகிறது. நாம் பொருளே யீட்டுகிறும்; செலவானது போக மீதியை வங்கிகளில் சேமித்து வைக்கிறும். சேமிப்புத் தொகை நமக்குத் தேவையான பொழுது பயன்படுகிறது . சேமித்து வைப்பதற்கு உரிய இடம் வங்கி மட்டும் அல்ல; வேறுென்முகும் என்று வள்ளுவர் கூறுவார். அந்த இடம் எது? ஏழையின் வயிற்றுப் பசியைப் போக்குவீர்; அதுவே பொருள் பெற்றவன் சேமித்து வைக்கும் பொருள் நிஃயம் என்கிருர். ஆகவே ஏழை மக்களின் பகி போக்குதலாகிய அறமே சிறந்த அறமாகும்.

### பசியாத அமுதே—PASIYAADHA AMUTHE

பசியாத அமுதே பகையாத பதியே Pasiyaadha amudhē pagaiyaadha pathiyē பகராத நிணேயே பறையாத சுகமே Pagaraadha nilaiye parraiyaadha sugame நசியாத பொருளே நலியாத உறவே Nasiyaadha porulle naliyaadha urrave நடராஜ மணியே நடராஜ மணியே Nadaraaja manniye nadaraaja manniye புரையாத மணியே புகலாத நி‰யே Puraiyaadha manniye pugalaadha nilaiye புகையாத கனலே புதையாத பொருளே Pugaiyaadha kanale pudhaiaadha porulle நரையாத வரமே நடியாத நடமே Naraiyaadha varame nadiyaatha nadame நடராஜ நிதியே நடராஜ நிதியே Nadaraaja nidhiye nadaraaja nidhiye

சிவஞான நிஃமே சிவயோக நிறைவே Sivagnaana nilaiyē siva yoga nirraivē சிவபோக உருவே சிவமான உணர்வே Sivaboga Uruvē sivamaana unnarvē நவநீத மதியே நவநாத கதியே Navaneetha madhiye navanaadha kadhiye நடராஜ பதியே நடராஜ பதியே Nadaraaja padhiye nadaraaja padhiye துதிவேத உறவே சுகபோத நறவே Thudhivedha urrave sugabodha narrave நதியார நிதியே அதிகா**ர** பதியே Nathiyaara nidhiye adigaara pathiye நடராஜ குருவே நடராஜ குருவே Nadaraaja guruvē nadaraaja guruvē வயமான வரமே வியமான பரமே Vayamaana varame viyamaana parame மனமோன நிஃமே கனஞான மஃமே Manamona nilaiye kanagnaana malaiye நயமான உரையே நடுவான வரையே Nayamaana uraiyē naduvaana varaiyē நடராஜ துரையே நடராஜ துரையே Nadaraaja dhuraiye nadaraaja dhuraiye.

பசியைத் தணிக்கும் அமுதமே! பகை இல்லாத தஃவனே! சொல்ல முடியாத தன்மையை உடையவனே! விளக்கிச் சொல்ல முடியாத இன்பமே! அழியாத பொருளே! அழிந்து போகாத உறவு உடையவனே! நடராஜர் என்று சொல்லப்படும் மணியே!

குற்றமில்லாத மணியே! விளக்கிச் சொல்ல முடியாத நிலேமையை உடையவனே! புகை இல்லாத நெருப்பாக உள்ள வனே! புதைத்து வைக்க முடியாத செல்வமே! நீங்கிப் போய் விடாத அருளே! பிறரால் நடிக்க முடியாத நடனம் உடையவனே! நடராஜர் என்று சொல்லப்படும் செல்வமே!

சிவஞானம் ஆகிய உருவமே! சிவயோகம் ஆகிய முழு நிலேயையே! சிவயோகம் ஆகிய உருவமே!சிவமே ஆகும் உணர்வே! வெண்ணெய் போன்ற சந்திரன் ஆனவனே! ஒன்பது கிரகங்களின் கதியாக இருப்பவனே! நடராஜர் எனப்படும் தஃவனே!

வே தங்களால் துதிக்கப்படும் உறவு ஆனவனே! சுகமாகவும் அறிவாகவும் இனிமையாகவும் விளங்குபவனே! துண்பம் நீங்கும் இடம் ஆகியவனே! ஒப்பு இல்லா அறிவுமயம் ஆன நடனம் ஆடுபவரே! ஆற்று வெள்ளம் போன்ற செல்வமே! அதிகாரம் உடைய தலேவனே! நடராஜர் எனப்படும் குருவே!

நின்றந்த செல்வமே! மேலான முத்தியே! மனத்தில் மோனம் பொருந்தி நிலேயாக இருப்பவனே! வலிமையான ஞானமலேயே இனிமையான சொல் ஆக உள்ளவனே! ஊர் நடுவில் இருக்கும் மலே போன்றவனே! நடராஜர் ஆகிய துரையே!

பத—lord அமுது—ambrosia சுகம் - happiness நிலே—state உறவு—relationship பொருள்—substance புரையாத—faultless மணி—gem வரம்-grace கனல்—fire நிதி—treasure நடம்—dance சிவஞானம்—Sivagnana—knowledge of Siva **நவ**நீதம்—butter நிறைவு—fulness கதி—refuge உணர்வு—feeling உறவு—kindred மதி—moon நவநாத—nine planetary lords (or) nine principal Siddhas போதம்—wisdom சுகம் - pleasure இடம்—place நறவு—fragrance தனி—unique துனி—distress நிது—wealth ஞானம்—wisdom பதி—lord நது—river வயம்—mighty அதிகாரம்—sovereignty வியம்—high குர-preceptor மனம்—mind வரம்—treasure கனம் -respect பரம்—bliss தடு—middle மோனம்—silence துரை—lord நயம்—goodness

உரை—speech

ம‰—mountain

Oh Ambrosia that appeases hunger!

Oh Lord that does not cherish hatred!

Oh State that cannot be expressed!

Oh Happiness that cannot be described!

Oh Substance that cannot be destroyed!

Oh Relationship that does not pine away!

Oh Gem called NATARAJA!

Oh Gem that is faultless!

Oh State that cannot be expressed!

Oh Fire that does not emit smoke!

Oh Substance that cannot be concealed!

Oh Grace that does not fade!

Oh Dance that cannot be performed!

Oh Treasure called NATARAJA!

Oh State of Sivagnaana!

Oh Fullness of Siva Yoga!★

Oh Form of Siva Bhoga!★

Oh Feeling of becoming Siva!

Oh Moon as white as butter!

Oh Refuge for nine planetary Lords!

Oh Lord NATARAJA!

Oh Kindred praised by the Vedas!

Oh Pleasure, Wisdom and Fragrance!

Oh Place where distress perishes!

Oh Dance which is unique Wisdom!

Oh Wealth like a flooded river!

Oh Lord having sovereignty!

Oh Spiritual preceptor named NATARAJA!

Oh Mighty Treasure!

Oh Highest Bliss!

Oh Attitude of silent meditation in mind!

Oh respectable mountain of wisdom!

Oh Goodness in speech!

Oh Mountain in the central place!

Oh Lord NATARAJA

- ★ Sivayoga—"Spiritual experience of the soul in which it realises the Omnitude of Siva and sets itself in tune with Him without losing its individuality"
- ★ Siva Bhoga—"Spiritual experience of the soul in which it merges its individuality in Siva"

கல்வி கண் போன்றது; கல்விச் செல்வமே எல்லாச் செல்வங் களுக்கும் மேலான செல்வம். பொருட்செல்வம் அழியக்கூடியது; கல்விச்செல்வம் அழியாதது, கல்விச் செல்வம் அறிவு தருவது, இறைவனேக் காட்டுவது; கற்றதளுல் ஆய பயன் இறைவனேத் தொழுவதே ஆகும். கல்வியே நல்லவன் ஆக ஆக்குவது; கல்வியே எல்லா நலன்களேயும் கொடுப்பது. கல்வியே மதிப்புக் கொடுப்பது அக்கல்வி கல்லார்க்குக் களிப்பு அருளுவது நடராஜப் பெருமானே ஆவர்.

#### கல்லார்க்கும் — KALLAARKKUM

க**ல்**லார்க்கும் கற்றவர்க்கும் களிப்பு அருளும் களிப்பே Kallaarkkum katravarkkum kallippu arullum kallippē காணூர்க்கும் கண்டவர்க்கும் கண்அளிக்கும் கண்ணே Kaannaarkkum kanndavarkkum kannallikum kannnna வல்லார்க்கும் மாட்டார்க்கும் வரம் அளிக்கும் வரமே Vallaarkkum maattaarkkum varam allikkum varamē மதியார்க்கும் மதிப்பவர்க்கும் மதிகொடுக்கும் மதியே Madiyaarkkum madippavarkkum madhikodukkum madhiya நல்லார்க்கும் பொல்லார்க்கும் நடுநின்ற நடுவே Nallaarkkum pollaarkkum nadunindra naduvē நரர்களுக்கும் சுரர்களுக்கும் நலம் கொடுக்கும் நலமே Narargallukkum Surargallukkm nalam kodukkum nalame எல்லார்க்கும் பொதுவில் நடம் இடுகின்ற சிவமே Ellarkkum podhvuil nadam idugindra Sivamē என்அரசே யான்புகலும் இசையும் அணிந்து அருமோ Enarasē yaanpugalum isaiyum annindhu arulle

படிக்கா தவர்களுக்கும், படித்தவர்களுக்கும் மிக்க மகிழ்ச் சியைத் தரும் மகிழ்ச்சியாகியவனே!

பார்க்க முடியாதவர்களுக்கும், பார்த்தவர்களுக்கும் கண்ணே யும் அருளேயும் அளிக்கும் கண் ஆனவனே! வலிமை உடையவர்களுக்கும், வலிமை அற்றவர்களுக்கும் வரங்களே அளிக்கும் வரமே!

உன்னே மதியாதவர்களுக்கும், மதிப்பவர்களுக்கும் அறிவைக் கொடுக்கும் அறிவு மயம் ஆனவனே!

நல்லவர்களுக்கும், பொல்லா தவர்களுக்கும் நடுவு நிலேமை யுடன் இருக்கும் நடு ஆனவனே!

மக்களுக்கும், தேவர்களுக்கும் நன்மைகளேக் கொடுக்கும் நன்மையே உருவானவனே!

எல்லாருக்கும் பொதுவில் நடனம் ஆடுகிற சிவமே! என்னுடைய அரசே!

நான் பாடுகிற இசைப்பாடல்களே அணிகலன்களாக அணிந்து கொண்டு அருள் செய்வாயாக!

கல்லார்—illiterate களிப்பு —gladness, joy

கண்டவர்—those having sight

வல்லவர்—clever

வரம்-boon

மதிப்பவர்—that show regard

நல்லார்—the good

தடுகின்ற—being impartial

சுரர்—celestials

கற்றவர்—learned காணுர்—the blind

கண் அளிக்கும்—give sight

மாட்டார்-incapable

மதியார்—that do not regard

மத-knowledge

பொல்லார்—the wicked

தரர்—mortals

நலம்—good

பொது—Hall எல்லார்க்கும் —for all புகலும் ~to say; to sing இசை—songs அணிந்து —to adern

Oh Ecstatic Joy that bestows rapture to the learned and the illiterate;

Oh Grace (Eye) that gives sight to those having sight and to the blind;

Oh Boon that blesses the clever and the incapable;

Oh Revered One that imparts knowledge to those who regard you and regard not;

Oh Immanent One that stands impartial to the good and the wicked;

Oh Virtuous One that bestows good to mortals and celestials:

Oh SIVAM that Dances in the Public Hall for the sake of all:

Oh my Lord!
Please do adorn yourself with the songs sung by me!

உலகத்திலுள்ள மக்கள் ஒவ்வொருவரும் ஒவ்வொரு குறிக் கோளே உடையவராய் இருப்பர். குறிக்கோள் இல்லாத வாழ்வு நல்வாழ்வு ஆகாது; நடுத்தெருவில் ஓடும் நாய் நிலே தான் அவனுக்கு உண்டு. குறிக்கோளுடன் வாழ்பவன் முயற்சியோடு வாழ்வான். முயற்சி திருவினே ஆக்கும். முயற்சியில்லே என்ருல், வறுமை வரும்; வாழ்க்கையில் மகிழ்ச்சி நீங்கும். ஆகவே ஒவ் வொருவரும் குறிக்கோளுடனும் முயற்சியுடனும் வாழ வேண்டும், முயற்சியுடையார் இகழ்ச்சியடையார்.

# ஆடியபாதம்—AADIYA PAATHAM

ஆடிய பாதம் மன்று ஆடிய பாதம் Aadia paadham mandru aadia paadham அடிய பாதம் நின்று ஆடிய பாதம் Aadia paadham nindru aadia paadham பாடிய வேதங்கள் தேடிய பாதம் Paadia vedhanggall thedia paadham பத்திசெய் பத்தர்க்குத் தித்திக்கும் பாதம் Paththisey Paththarkkuth thiththikkum paadham நாடிய மாதவர் நேடிய பாதம் Naadia maadhavar nedia paadham நாதாந்த நாட்டுக்கு நாயக பா**த**ம் Naadhaantha naattukku naayaga paadham தீராத வல்விணே தீர்க்கின்ற பாதம் Theeraadha valvinay theerkkindra paadhan-தெய்வங்கள் எல்லாம் தெரிசிக்கும் பாதம் Theivanggall ellaam therisikkum paadham வாரா வரவாகி வந்தபொன் பாதம் Vaaraa varavaagi vandha pon paadham வஞ்ச மனத்தில் வசியாத பாதம் Vanja manaththil vasiyaadha paadham

தேவர்கள் எல்லாரும் சிந்திக்கும் பாதம் Thevargall ellaarum sindhikkum paadham தெள்அமுது ஆய் உளம் தித்திக்கும் பாதம் Thell amudhu aay ullam thithikkum paadham மூவரும் காண முழுமுதல் பாதம் Mūvarum kaannaa muzhu mudhal paadham முப்பாழுக்கு அப்பால் முஊத்தபொன் பாதம் Muppaazhukku appaal mullaiththapon paadham அருள்பெரும் சோதியது ஆகிய பாதம் Arull perum sodhiyadhu aagiya paadham அம்மையும் அப்பனும் ஆகிய பாதம் Ammaiyum appanum aagiya paadham பொருள்பெரும் போகம் புணர்த்திய பாதம் Porullperum bogam punnarththiya paadham பொன்வண்ணம் ஆகிய புண்ணிய பாதம் Ponvannnam aagiya punnnniya daadham

ஆடிய திருவடி; அம்பலத்தில் ஆடிய திருவடி; ஆடிய திருவடி; அம்பலத்தில் நின்று ஆடிய திருவடி: வேதங்கள் பாடித் தேடிய திருவடி; பக்தி செய்கிற பக்தர்களுக்கு இனிக்கும் திருவடி; தேடுகிற தவசிகளுக்கு இனிமையான திருவடி; நாதாந்தம் ஆகிய இடத்துக்குத் தலேமை பொருந்திய திருவடி: நீங்காத வலிமை உடைய தீவிணேகளேத் தீர்க்கிற திருவடி; எல்லாத் தெய்வங்களும் கண்டு வணங்கும் திருவடி; வராததொன்று வருவதுபோல் வந்த பொன்மயமான திருவடி வஞ்சம் பொருந்திய நெஞ்சில் வசிக்காத திருவடி; எல்லாத் தேவர்களும் மனத்தில் சிந்தனே செய்யும் திருவடி: தெளிவான அமிர்தம் போல் இருக்கிற தித்திக்கும் திருவடி; பிரமன், திருமால், உருத்திரன் ஆகிய மூவராலும் காண முடியாத முதற்காரணம் ஆக உள்ள திருவடி: முப்பாழ் எனப்படும் கடவுள் உலகம் உயிர் ஆகிய மூன்றுக்கும் அப்பால் தோன்றிய பொன் போன்ற திருவடி; அருள் பெருஞ்ஜோதிக்கு உரியது ஆகிய திருவடி; அம்மை ஆகவும் அப்பன் ஆகவும் உள்ள திருவடி;

செல்வத்தையும், சிறந்த முக்தியையும் அளிக்கிற திருவடி; பொன்னின் நிறம் பொருந்திய மேன்மையான திருவடி

ஆடியபாதம்—dancing feet பாடிய—sung பக்தர்—devotees தித்திக்கும்—delicious மாதவர்—ascetics நாதாந்த—end of sound நாயகம்—supreme தீர்க்கின்ற—destroy தெரிசிக்கும்—vision வஞ்சமனம்—deceitful mind தேவர்கள்—celestials தென்அமுது—refined

தெள்அமுது—refined Ambrosia மூவர்—Trinity-Brahma-

Vishnu & Rudra அப்பால்—beyond அருள்—Grace அம்மை—mother பொருள்—wealth புணர்த்தி ய—bestow புண்ணியபாதம்—sacred feet மன்று—hall தேடிய—searched

பத்திசெய்—worship

நாடிய—seek சேலாட delicio

நேடிய—delicious

நாடு—place

வல்வினே—mighty acts

தெய்வங்கள்—gods

வாராவரவு—rare visitor

வசியாத—does not reside

சிந்திக்கும்—to meditate

தித்திக்கும்—sweeten

உளம்—heart

முப்பாழ்—the three entitiesgod, soul and the world

முளேத்த—sprouted

பெரும்—great

அப்பன்—father

பெரும்போகம்—supreme bliss

பொன்வண்ணம்—golden

The Dancing Feet;

The Dancing Feet at the Hall;

The Dancing Feet which stood at the Hall and danced:

The Vedas that were sung are in search of the Feet;

For the devotees who worship, delicious the Feet are:

The agreeable Feet that the ascetics seek;

At the place of Nadhantha, supreme Feet they are;

The Feet that destroy the irresistable mighty acts;

The Feet that are visioned by Gods all:

Coming as rare visitor the golden Feet are;

In the deceitful mind the Feet reside not;

The Feet meditated by celestials all;

The Feet that sweetens the heart as refined Ambrosia:

The Feet of the Lord's unvisioned by the Trinity;

The golden Feet that sprouted beyond the three entities or the three vacant regions;

The Lord's feet which is the embodiment of great effulgent Grace:

The Feet that are both Divine Father and Mother; The Feet that bestow wealth and supreme Bliss: The sacred Feet which are lustrous like gold!

ஒவ்வொருவருக்கும் இன்பமும் வரும், துன்பமும் வரும். இது உலகத்து இயற்கை. துன்பம் வரும்பொழுது அதற்காக வருந்து வது கூடாது. இன்பம் வரும் பொழுது அதற்காக மகிழ்வதும் கூடாது. எல்லாவற்றையும் ஒரே மாதிரியாகக் கொள்ளும் மனப் பக்குவத்தை வளர்த்துக் கொள்ள வேண்டும். இன்பங்களேப் பலருக்கும் கூறி வளர்த்துக் கொள்ளலாம். துன்பத்தைப் பங்கிட் டுக்கொண்டு பிறர் துன்பத்தைக் குறைக்கலரம். பிறர்துன்பத்தைக் கண்டு மகிழ்வதோ, பிறர் இன்பத்தைக் கண்டு பொருமை அடை வதோ கூடாது. துன்பம் வரும் என்று தோன்றிஞல் துன்பம் வராதவாறு போக்க முன் எச்சரிக்கையாக இருக்க வேண்டும். வரு முன் காப்பவன் சிறந்தவஞ்வான். வந்தபின் காக்க முயல்வது அறிவுடைமை ஆகாது. எச்சரிக்கையுடன் இருப்பதே வாழும் வழியாகும்.

### ஆற்று வெள்ளம்—AATRU VELLAM

ஆற்று வெள்ளம் வருவதன்முன் அணே போட அறியீர் Aatru vellllam varuvathanmun annai pōda arriyeer

அகங்காரப் பேய் பிடித்தீர் ஆடுதற்கே அறிவீர் Ahangkaarap pēi pidiththeer aadudharkē arriveer

கூற்றுவரும் கால்அதனுக்கு எதுபுரிவீர் ஐயோ Kūtruvarum kaal anukku ēdhupuriveer aiyo

கூற்று உதைத்த சேவடியைப் போற்றி விரும்பீரே

Kutru udhaiththa sēvadiyaip pētri virumbeerē வேற்று உரைத்து விணபெருக்கி மெலிகின்ற உலகீர் Vētru uraiththu vinaiperukki melikindra ulaheer

வீண்உலகக் கொடுவழக்கை விட்டுவிட்டு வம்மின் Veennulhakak koduvazhakkai vittuvittu vammin சாற்றுஉவக்க எனதுதனித் தந்தை வருகின்ற Saatruuvakka enadhuthanith thandhai varugindra தருணம்இது சத்தியம் சிற்சத்தியைச் சார்வதற்கே Tharunnamidhu saththiyum sirsaththiyaich chaar

vadharrke

ஆற்றில் **வெள்ள**ம் வருவதற்கு மு**ன்**னேயே அணேபோடு வதற்கு அறியாது இருப்பவர்களே!

அகங்காரம் என்று சொல்லப்படுகிற பேயால் பிடிக்கப்பட்டு இருக்கிறீர்களே!அது சொன்னபடி ஆடுவ தற்குத்தான் உங்களுக்குத் தெரியும்.

இயமன் வரும் பொழுது அதற்கு நீங்க**ள்** என்ன செய்யப் போகிறீர்க**ள்**?

அந்தோ இயமணே உதைத்த செம்மையான திருவடியை விரும்பிப் போற்ருமல் இருக்கிறீர்களே!

வீண்பேச்சைப் பேசித் தீவினேகளே அதிகப்படுத்தி வருந்துகின்ற உலகத்தவர்களே!

உலகத்தில் வீணுக நடத்துகிற வம்புச் சண்டைகளே விட்டு விட்டு வருவீர்களாக!

அடியார்க**ள்** சந்தோஷம் அடைய எனது ஒப்பு இல்லாத தந்தை (ஆகிய இறைவன்) வருகிற நேரம் இதுவே ஆகும்.

அவ்விறைவன் ''சித்சக்தி''யைப் பொருத்துவதற்கு வருகிருன் —இது உண்மை.

ஆறு—river வெள்ளம்—flood

அண்—dam போட—to construct

அறியீர்—know not அகங்காரம்—ego

பேய்—devil அறிவீர்—you know கூற்று—god of death

ஏது—what புரிவீர் – do

உதைத்த—spurned சேவடி—reddish feet

வேற்று உரைத்து – talking idly

வினே—deeds பெருக்கு—cause to grow

மெலி—suffer உலகீர்—people of the world

உலகம்—world

கொடுவழக்கு—unnecessary ruffle காற்று—the devotees

வம்மின்—do come உவக்க—to feel glad

**த**னித்தந்தை — peerless father

தருணம்—time சத்தியம்—truth சிற்சக்தி—energy of wisdom சார்வதற்கு—to get united; to approach

Before the river is flooded, you know not to construct a dam;

You are possessed by the devil-Egoism;

You know to dance (under its sway);

What would you do when the God of death approaches you?

You worship not with love the reddish Feet that spurned Yama;

Indulge in idle talk and causing to grow (the accumulated result of) deeds, you suffer;

Oh people of the world!

Leave off unnecessary ruffle in the world and please do come!

The devotees to feel joy, this is the right time for my peerless

Father to come to get united with the energy of wisdom!
This is Truth!

இயல் இசை நாடகம் என்று தமிழ் மூன்ருகப் பிரிக்கப்படும்; அம்மூன்றுள் இயல் என்பது இலக்கணம் இலக்கியம், இலக்கியத் தைச் சுவைக்க இசை துணே செய்யும். இயலும் இசையும் கலந்தது நாடகம். நாடகம் கண்ணுக்கும் செவிக்கும் மனத்துக்கும் இன்பம் தரவல்லது. இயல் அல்லது இலக்கியம் அறியாதாரும் கண்டு கேட்டு இன்புறுவற்கு நாடகம் துணே செய்யும். அத்தகைய சிறப்புடைய நடிப்புத்திறன் உடையவர் இறைவன். அவர் இடையருது ஆடுகிருர்; ஆடச் செய்கிருர்; அந்த இறைவடுடு ஆடு வோம், மகிழ்வோம்.

#### ஆட வார்ர்—AADA VAAREER

ஆட வாரீர் என்னுடு ஆட வாரீர் Aada vaareer ennodu aada vaareer அம்பலத்தில் ஆடுகின்றீர் ஆடவாரீர் Ambalaththil aadugindreer aadavaareer வேற்றுமுகம் பாரேன் என்@ேடு ஆடவாரீர் Vetrumugam paaren ennodu aadavaareer வெட்கம் எல்லாம் விட்டு விட்டேன் ஆடவாரீர் Vetkam ellaam vittu vitten aadavaareer மாற்றுதற்கு எண்ணுதீர் என்6ேடு ஆடவாரீர் Maatrutharkku ennnnaatheer ennodu aadavaareer மாற்றில்உயிர் மாய்ப்பேன் கண்டீர் ஆடவாரீர் Maatriluyir maayppen kanndeer aadavaareer கூற்றுஉதைத்த சேவடியீர் ஆடவாரீர் Kütruudhaiththa sevadiyeer aadavaareer கொண்டுகுலம் குறியாதீர் ஆடவாரீர் Kondukulam kurriyaatheer aadavaareer ஏற்றதனித் தருணம் இதே ஆடவாரீர் Etrathanith tharunnam idhe aadavaareer என்னுடைய நாயகரே ஆடவாரீர் Knnudaiya naayagare aadavaareer சன்மார்க்க நெறிவைத்தீர் ஆடவாரீர் Sanmaarkka nerrivaiththeer aadavaareer சாகாத வரம் தந்தீர் ஆடவாரீர் eaagaadha varam thandheer aadavaareer கல்மார்க்க மனம்கரைந்தீர் ஆடவாரீர் Slamaarkka manamkaraindheer aadavaareer கண் இசைந்த கணவரே நீர் ஆடவாரீர் Kannisaindha kannavare neer aadavareer சொல்மார்க்கப் பொருள் ஆனீர் ஆடவாரீர் Solmaaarkkap porull aaneer aadavaareer சுத்த அருள் சோதியரே ஆடவாரீர் Suththa arull sothiyare aadavaareer என்மார்க்கம் உளத்து உகந்தீர் ஆடவாரீர் Enmaarkkam ullaththu ugandheer aadavaareer என்னுடைய நாயகரே ஆடவாரீர் Ennudaiya naayagare aadavaareer

ஆடுவதற்கு வருவீராக என்னேடு ஆடுவதற்கு வருவீராக! (தில்ஃச்) சிற்றம்பலத்தில் ஆடுகிறவரே! ஆடவாரீர்!

வேறு ஒருவருடைய முகத்தைப் பார்க்கமாட்டேன், என்னுடு ஆடுவதற்கு வருவீராக!

வெட்கம் முழுவதையும் விட்டு விட்டேன் ஆடவாரீர்!

மனத்தை மாற்று வதேற்கு நினேக்காதீர்கள்; என்னேடு ஆடு வதற்கு வருவீராக!

மன எண்ணத்தை மாற்றிஞ**ல் நான் உயிரைவிட்டு விடுவேன்;** காண்பீராக; **ஆடவா**ரீர்!

இயமணே உதைத்த செம்மையான திருவடியை உடையவரே ஆடவாரீர்.

குலப்பெருமையை நினேக்க வேண்டாம்; ஆடவாரீர்!

(ஆடுவதற்குப்) பொருந்திய தனியான நேரம் இதுவே ஆகும்; ஆடவாரீர்!

என்னுடைய தஃவேரே! ஆடவாரீர்!

சன்மார்க்கம் என்னும் வழியை ஏற்படுத்**திவைத்**தவரே! ஆடவாரீர்!

செத்துப் போகாத வரத்தைக் கொடுத்தவரே! ஆடவாரீர்!

கல் போன்று வலிமையாக உள்ள மனத்தையும் கரைத்தவரே ஆடவாரீர்!

கண்ணுக்குப் பொருத்த**மா**ன கணவ&னப் போன்றவரே! ஆட வாரீர்!

சொல்லும் பொருளு**ம் பாதையும் ஆ**க இருப்பவரே! ஆட**வ**ாரீர் சுத்தமான திருவருள் ஆகவும் நல்ல ஒளியாகவும் இருப்பவரே! ஆடவாரீர்!

என்னுடைய வழியை மனத்தில் விரும்புகிறவரே! ஆடவாரீர்! என்னுடைய தஃவேரே! ஆடுவதற்கு வருவீராக!

ஆடவாரீர்-please do come to dance

என்ஞேடு—with me

அம்பலம் —Hall

வேற்றுமுகம்—unfamiliar (other's) face

பாரேன்--won't see

மாற்று தற்கு — to change

மாற்றில்—should you change

மாய்ப்பேன்—die

உதைத்த — spurned

சேவடி-reddish feet

வெட்கம்—modesty

எண்ணுதீர்—don't Think

உயிர்—life

கண்டீர்—behold, see

கூற்று—yama

குலம்—lineage

நாயகர்—lord

கரைந்தீர்—melt

மார்க்கம்—path

உகந்தீர்—pleased

கணவர்—husband

சுத்தஅருள்—pure grace

தனித்தருணம்—opportune time சன்மார்க்க நெறி—path of virtue

சாகாத வரம் - boon of immortality

கல்மனம்—rocky mind

கண்-eye

சொல்-word

பொருள்—meaning

சோதியர்—having light

Please do come to dance!

Please do come to dance with me!

\*Oh Lord dancing at the Hall (of wisdom)!

†I won't see unfamiliar face;

\*I have abandoned modesty;

†Don't change your mind;

Should you change your mind I will lay down my life;

Behold!

Oh Lord having reddish Feet that spurned Yama!

Don't think of the lineage;

This is the opportune time;

Oh my Lord who set up the path of virtue!

You gave me the boon of immortality;

You caused the rocky mind to melt;

Oh Husband who filled my eyes!

You are the word, the path and the meaning!

Pure Grace and effulgent lustre!

You have been pleased with my path;

Oh my Lord, please do come to dance!

இருட்டு இருந்தால் எப்பொருளும் தெரியாது; ஒளிவந்தால் இருள் நீங்கும். இருட்டில் கண் தெரியாது; ஒளியில் கண் விளங் கும். அங்ஙனமே அறியாமை ஆகிய இருட்டு இருந்தால் மக்கள் அறிவிலிகள் ஆகிருர்கள்; பயனில்லாதவராகக் கருதப்படுவர். அறிவு பெறுவது கல்வியால்; கல்வியறிவு வந்தால் அறிவுடையவண் ஆகிருன். ஏட்டுக் கல்வி அறிவோடு உலகியல் அறிவும் ஒருவனுக்கு

<sup>\*</sup> After these repeat the first line:

<sup>†</sup> After these repeat the second line; After the others repeat the first line;

இருந்தால் பொன்மலர் நாற்றம் உடையதாகும். இத்தகைய கல்வியறிவு பெற்றுக்கற்றதனுல் ஆகிய பயனேப்பெறுதல் ஒவ் வொருவருடைய கடமையாகும்.

#### ஜேர்தியுள் ஜோதியுள் ஜோதி LIGHT—WITHIN THE LIGHT—OF LIGHT

னோதியுள் ஜோதியுள் ஜோதி<del>... சுத்</del>த Jodhiyull jodhiyull jodhi-suththa னோதி சிவனோதி னோதியுள் னோதி Jodhi sivajodhi jodhiyull jodhi னோதியுள் னோதியுள் னோதி Jadhiyull jadhiyull jadhi சிவமே பொருள் என்று தேற்றி— என்ண Sivamē porull endru thētri-ennai சிவவெளிக்கு ஏறும் சிகரத்தில் ஏற்றிச் Sivavellikku ērrum sigarathil ētrich சிவம் ஆக்கிக் கொண்டது பாரீர்—திருச் Sivam aakkik konndadhu paareer-thiruch சிற்றம்பலத்தே திருநட ஜோதி Sitrambalaththe thirunada jodhi வித்து எல்லாம் ஒன்று என்று நாட்டி அதில் Viththu ellaam ondru endru naatti adhil விளேவு பலபல வேறு என்று காட்டிச் Villaivu palapala verru endru kaattich சித்து எல்லாம் தந்தது பாரீர்—திருச் Siththu ellaam thandhadhu paareer thiruch சிற்றம் பலத்தே திருநட ஜோதி Sitram balaththe thirunada jodhi பாடல் மறைகள் ஓர் கோடி—அருள் Paadal marraigall or kodi arull பாத உருவ சொருபங்கள் பாடி Paadha uruva sorūbanggall paadi தேட இருந்தது பாரீர்—திருச் Theda irundhadhu paareer thiruch

சிற்றம் பலத்தே திருநட ஜோதி
Sitram balaththe Thirnnada jodhi
பத்தி நெறியில் செழித்தே—அன்பில்
Paththi nerriyil sezhiththe anbil
பாடும்மெய் அன்பர் பதியில் பழுத்தே
Paadum mey anbar pathiyil pazhuththe
தித்தித்து இருப்பது பாரீர்—திருச்
Thiththiththu iruppadhu paareer thiruch
சிற்றம் பலத்தே திருநட ஜோதி
Sitram balaththe Thirunada jodhi

ஒளி—அதற்குள் ஒளி—அதற்குள் ஒளி— பரிசுத்தமான ஒளி; சிவ ஒளி; ஒளிக்குள் ஒளி. இவையே ஒளி—அதற்குள் ஒளி—அதற்குள் ஒளி. சிவமே நிலேயான பொருள் என்று அறிவாயாக. என்னேச் சிவம் இருக்கும் இடத்திற்கு ஏறுவதற்கு (உரிய

எனனை சசுவம இருக்கும் இடத்துற்கு ஏறுவதற்கு (உள்ப வழியாகிய)

சிகரத்தில் ஏற்றி என்னேச் சிவம் ஆக ஆக்கி விட்டது! காண் பீராக!

அவன் சிற்றம்பலத்தில் திருநடம் செய்யும் ஜோதி உரு ஆனவன்.

''வித்துக்கள் எல்லாம் ஒன்றே'' என்பதை நிஃநாட்டி, அந்த வித்துக்களின் விளேவுகள் பல்வேறு ஆகும் என்பதைக் காட்டி அறிவு எல்லாவற்றையும் கொடுத்தது! இதனேப் பாருங்கள்!

திருச்சிற்றம்பலத்தே திரு நடம் செய்கிறது அந்த ஜோதி.

ஒரு கோடி வேதப்பாடல்கள், திருவருள் வடிவமாகிய திருவடி யின் உருவம், நிறம் முதலியவற்றைப் பாடித் தேடிக் கொண்டிடே இருக்கின்றன பாருங்கள்!

திருச்சிற்றம்பலத்தே திருநடம் செய்கிறது அச்சோதி! பக்தியாகிய வழியில் சென்று, செழிப்பாக அன்போடு பாடுகிற உண்மையான அடியார்கள் வாழ்கிற நலம் ஆகிய (சிதம்பரத்தில்) பழுத்துத் தித்தித்து இருக்கிறது பாருங்கள்!

திருச்சிற்றம்பலத்தி**ல்** திரு நடம் செய்**கிறது அச்சோ**தி!

ஜோதியுள்—within light ஜோதி—Light சுத்த—pure ஜோதியுள்ஜோதி—inner light பொருள்—entity தேற்றி—know thou சிகரம்—peak ஏறும்—ascend பாரீர்-look thou

திருச்சிற்றம்பலம்—sacred hall of wisdom

வித்து—seed

நாட்டி - establishing

விளேவு — produce, result

பலபலவேறு—varied

சித்து—wisdom

பாடல்—verse

மறை—scriptures

Съпц-стоге

அருள்பாதம்-gracious feet

உருவம் — form

சொருபம்—real nature

தேட-to search

நெறி—path

பக்தி—devotion

செழித்து—flourishing

மெய்யன்பர்—faithful devotees

தித்தித்து—luscious

இருப்பது—seated with ecstasy

Light within the Light of Light!

Pure Light; Siva Light; Inner Light-

(These are called) Light within the Light of Light.

SIVAM alone is the entity-so know Thee;

He made me ascend the peak that lifts to SIVA space and made me Siva Himself. Look thou!

He is the sacred Dancing Light at the sacred Hall of Wisdom;

All seeds are but one-so establishing,

But the produce or results are varied,

The wisdom gave all these—so demonstrating or proving, Look thou!

The Light dances at the sacred Hall of Wisdom!

The scriptures with crores of verses, sing in praise of gracious Feet, their form (or hue) and real nature and are in search of them;

Look thou!

The Light that dances at the sacred Hall of Wisdom.

Flourishing in the path of devotion,

In the town sung with love by the true devotees perfect, (It is) luscious; Look thou!

The Light that dances at the sacred Hall of Wisdom!

## அம்பலத்து அரசே\_AMBALATHU ARASE

அம்பலத்து அரசே! அரு மருந்தே! Ambalaththu arasē aru marundhē ஆனந்தத் தேனே! அருள் விருந்தே! annandhath thēnē arull virundhē

(தில்லே) அம்பலத்தில் (நடனம் ஆடும்) அரசனே! கிடைப்ப தற்கு அரிய மருந்து ஆகிய அமிர்தம் போன்றவனே! அருள் ஆகிய விருந்து அளிப்பவனே!

அம்பலம்—Hall

அரசு-king; Lord

அரு -rare; precious

மருந்து—nectar

ஆனந்தம் — இனிய — delicious

தேன்-honey

அருள்—grace

விருந்து—banquet

Oh Lord (dancing at the) public Hall at Chidambaram!
Oh precious Nectar! Oh delicious Honey!
Oh banquet of grace!

பொது நடத்து அரசே புண்ணியனே! podhu nadaththu arasē punnnniyanē புலவர் எல்லாம் புகழ் கண்ணியனே! Pulavar ellam pugazh kannnniyanē

பொது எனப்படும் சபையில் நடனம் ஆடும் அரசனே! புண்ணி யம் ஆனவனே! படித்தவர்கள் எல்லாரும் புகழும்படியான மேன்மை படைத்தவனே.

பொது—சபை—Hall
நடனம்—dance
புலவர்—கற்றவர்கள்—the learned; poets புகழ்—adore
கண்ணியன்—மேன்மைஉடையவன்—respectable one

Oh Lord dancing in the Public hall!

Oh most holy one! O respectable one adored by poets all!

மணே தரு மகளே! மடமயிலே! Malaitharu magallē madamayilē மதிமுக அமுதே! இளங்குயிலே! madhimuga amudhe illangkuyile இமவான் பெற்றெடுத்த மகளே! மடமை பொருந்திய மயில் போன் றவளே சந்திர**ன் போ**ன்ற முகம் உடைய**வ**ளே! அமிர்தம் போன்றவளே! இளமை பொருந்திய குயில் போன்றவளே!

மல்-mountain-Himavan, said to be the father of Uma

மகள்—daughter

மடம்—simplicity

மயில்—peacock

மதி—moon

அமுது—அமிர் தம்—nectar

குயில் —a bird—Indian Cuckoo

இளம்—young

Oh (Uma) daughter of Himavan!

Oh peacock-like one with simplicity!

Oh (Uma) having face like moon!

Oh nectar!

Oh (Uma) like young Indian Cuckoo!

ஆனந்தக் கொடியே! இளம் பிடியே! aanandhak kodiyē illam pidiyē அற்புதத் தேனே! மஃ மானே! arrpudhath thēnē malai maanē

மகிழ்ச்சி தரும் கொடி போன்றவளே! இளமை பொருந்திய பெண்யாண போன்றவளே! அற்புதமான தேன் போன்றவளே! மலேகளில் (ஓடித்திரியும்) மான் போன்றவளே.

ஆனந்தம்—joyful

கொடி-creeper

இளம்—young

பிடி — female of elephant

அற்புதம்—wonderful

தேன்—honey

மலே—mountain

மான்—deer

Oh (Uma) like a creeper joyful

Oh (Uma) like a young female elephant!

Oh (Uma) like wonderful honey!

Oh (Uma) like a deer (playing) in the hills!

சிவ! சிவ! சிவசிவ! சின்மய! தேஜா! Siva Siva Sivasiva chinmaya thejaa சிவ! சுந்தர! குஞ்சித! நடராஜா! Siva Sundara kunjitha nataraajaa

சிவ! சிவ! சிவ சிவ! ஞானம் ஆகிய உருவத்தை உடையவனே! ஒளி உருவமானவனே? சிவனே! அழகு உடையவனே! ஒரு காலேத் தூக்கி நடனம் ஆடும் அரசனே.

சிவ-Siva

சின்மயம்—embodiment of pure intelligence

தேஜா-தேசா- ஒளி உருவம் உடையவனே-

Oh Lord having dazzling complexion!

சுந்தரம்—beautiful;

குஞ்சித — தூக்கிய திருவடி —

handsome

upraised foot

நடராஜா-Oh king of dance!

Siva! Siva! Siva Siva! Oh embodiment of pure intelligence! Oh Lord having dazzling complexion! Oh Handsome Lord! Oh Lord with the upraised foot! Oh Nataraja!

படன! விவேக! பரம்பர! வேதா! padana vivēka parambara vēdhaa நடன! சபேச! சிதம்பர நாதா! Nadana Sabēsa Chidhambara Naathaa

விடாமல் சொல்வதற்கு உரியவனே! அறிவு வடிவானவனே! முக்தி அளிப்பவனே! வேத வடிவம் ஆனவனே! நடனத்தில் வல்லவனே! சபையில் உள்ள ஈசனே! சிதம்பரத்தில் உள்ள தலேவனே!

படனம்-recital; chanting

விவேகம்—cleverness; wisdom

பரம்பரம்—final bliss வேதம்—Vedas

நடன**ம்—**dance

சபேசன்—the lord of the Hall நா

நாதன் — தலேவன் — Lord

Oh Lord to be chanted (incessantly)!

Oh embodiment of wisdom!

Oh Lord who bestows final bliss!

Oh embodiment of Vedas!

Oh Dancer!

Oh Lord of the Hall (at Chidambaram)

Oh Lord of Chidambaram!

அரி பிரமாதியர் தேடிய நாதா! Ari piramaadhiyar thēdiya naathaa அரகர! சிவசிவ! ஆடிய பாதா! aragara sivasiva aadiya paadhaa

திருமா**ல்** பிரமன் முதலிய**வர்கள் தேடிய தஃவெனே!** ஹரனே! சிவனே ஆடிய திருவடி உடையவனே!

அரி— திருமால்—Vishnu

பிரமன்—Brahma

தேடிய—searched

நாதன்—Lord

ஆதியர்—others

**अ 7** + **अ 7** - **अ 7 4 7** 

அர ஹர-destroyer of sins-Siva

ஆடிய—dancing

பாதம் —foot

Oh Lord searched by Vishnu and Brahma and others!

Oh Hara, destroyer of sins!

Oh Siva! Oh Siva! Oh Lord having the dancing feet!

அந்தண! அங்கண! அம்பர! போகா! Andhanna angganna ambara bogaa அம்பல! நம்பர! அம்பிகை பாகா! ambala nambara ambigai baagaa

அழகிய தட்பம் உடையவனே! அருள் பொருந்திய கண்களே உடையவனே! திசைகள் ஆக இருப்பவனே! இன்பத்தை தருப வனே! அம்பலத்தில் ஆடுபவனே! நம்முடைய கடவுளே! உமா தேவியாரை ஒரு பாகத்தில் உடையவனே!

Oh gracious Lord! O gracious eyed one!

Oh Lord of the cardinal directions!

Oh Lord bestowing everlasting bliss!

Oh Lord (dancing) at the Hall (of wisdom)!

Oh our Lord!

Oh Lord having (Ambigai) Uma in one part of your body!

அம்பர விம்ப! சிதம்பர நாதா! Ambara vimba chithambara nathaa அஞ்சித ரஞ்சித குஞ்சித பாதா! anchitha ranjchitha kunjchitha paadhaa

திசைகளே உருவம் ஆனவனே! சிதம்பர நாதனே! பூசிக்கப் படுவதும், இன்பம் ஆனதும், தூக்கியதும் ஆன திருவடி உடைய வனே!

அம்பரம் – Cardinal directions விம்பம் — shape; form நாதன் — Lord அஞ்சிதம் - பூசித்தல் — to worship ரஞ்சிதம் — that which pleases குஞ்சிதம் — bent and upraised

Oh Lord having the Cardinal directions as your form!

Oh Lord of Chidambaram!

Oh Lord whose feet are worshipped, pleasing and upraised!

தந்திர! மந்திர! யந்திர பாதா! thandhira mandhira yandhira padhaa சங்கர சங்கர சங்கர நாதா Sankara Sankara Sankara Naathaa,

தந்திரம், மந்திரம், யந்திரம் என மூன்ருக இருப்பவனே! இன்பத்தை செய்பவனே! சிவ பெருமாஞகிய நாதனே!

தந்திரம்—treaties dealing with sakthi worship

மந்திரம்—incantation

யந்திரம் -- mystical metal plates supposed to posess power to reveal to worshipers

சங்கர—Siva சங்கர—dispenser of happiness

Oh treatises dealing with worshippers

Oh Lord in the form of Mantra!

Oh Lord having foot with mechanical contrivance!

Oh Dispenser of happiness! Oh Siva!

Oh Lord Siva!

ஐயர் திருச்சபை ஆடகமே Aiyar Thiruchchabai aadagame ஆடுதல் ஆனந்த நாடகமே aadudhal aanandha naadagamē

இறைவனுடைய திருச்சபை பொன்ஞல் ஆனது. அவர் ஆடுவது ஆனந்த நடனம்.

ஐயர்—Lord

திருச்சபை — holy hall

ஆடகம்—பொன் – gold

ஆனந்தம்—joy

ஆடுதல் —dancing

The holy hall of the Lord is gold plated. He dances with ecstatic joy.

நடராசன் எல்லார்க்கும் நல்லவனே Nataraasan ellaarkkum nallavane நல்ல எலாம் செய வல்லவனே. nalla elaam seya vallavane

நடராசப் பெருமான் எல்லாருக்கும் நல்லவர்; நல்லவற்றை எல்லாம் செய்வதில் வன்மை உடையவர்.

நஸ்லவன்—good one

எல்லார்க்கும்—to everyone

வல்லவன்—capable person

He is good to every one; He is capable of doing everything good.

அருள் பொது நடம் இடு தாண்டவனே! Arull podhu nadam idu thaanndavanē அருட் பெரும் சோதி என் ஆண்டவனே! Arut perum sodhi en aanndavanē

அருளுடன் சபையில் நடன**ம் ஆ**டும் இறைவனே! அருட்பெருஞ் சோதியே! என்*னே* ஆண்டு கொண்டவனே!

அருள்—Grace

*பொது*—common hall

நடம் —dance

*தாண்ட*வன்—dancer

ஆண்டவன்—Lord who rules

Oh Lord who performs dance in the hall with Grace!
Oh Lustrous Light of Grace!
Oh my Lord (who rules)!

கருணுநிதியே! சபாபதியே! Karunnaanidhiyē sabaapathiye கதி! மாநிதியே! பசுபதியே! Gadhi maanidhiyē pasupathiyē

அருளுக்கு இருப்பிடம் ஆனவனே! சபையின் தஃவனே! எனக்குப் புகலிடம் ஆனவனே! பெரிய செல்வமே! ஆன்மாக்களுக்குத் தஃவனே!

கருணே—Grace

நிதி—treasure hoard

கதி—refuge

பசு — souls

கருணுநிதியே—God as the highest store house of Grace

Oh Lord the highest repository of grace!

Oh Lord of the Hall!

Oh my refuge!

Oh big treasure!

Oh Lord of the souls!

சபாபதி பாதம் தபோ பிரசாதம் Sabaapathy paadham thabo prasaadham தயாநிதி போதம் சதோதய வேதம் Dayaanidhi bōdham sathothaya vēdham

சபாபதி ஆகிய பெருமானின் திருவடி தவம் செய்வதால் பெறு கிற பயன் ஆகும். அவனே அருள் ஆகிய செல்வம் ஆவன். அவனேப் பற்றிய அறிவு எப்பொழுதும் தோன்றுவதே வேதம் ஆகும்.

சபாபதி – Lord of the Hall தபோ – தவம் – penance பிரசா தம் – benefit தயா – தபை – grace நிதி – treasure பாதம்—foot போதம்—knowledge சதா+உதயம்—சதோதயம் சதா—எப்பொழுதும்—always உதயம்—to rise or awaken

The feet of the Lord of the Hall are the benefit of penance. He is the repository of Grace. Always being conscious (or awakening) of the Lord is the Veda.

### அம்பலத்து அமுதே — AMBALATHU AMUTHE

நீடிய வேதம் தேடிய பாதம் neediya vedham thediya paadham நேடிய கீதம் பாடிய பாதம் nediya geedham paadiya paadham ஆடிய போதம் கூடிய பாதம் aadiya podham kūdiya paadham ஆடிய பாதம் ஆடிய பாதம் aadiya paadham aadiya paadham

பழமையான வேதங்கள் தேடிய திருவடி; மிகுந்த விருப்பத் தோடு பாடல்களால் துதிக்கப்பட்ட திருவடி; பேரறிவு கொண்டு அடைந்த ஆடிய பாதம்; இறைவனுடைய ஆடிய பாதம் ஆகும்.

நீடிய-of your

தேடிய—searched

பாதம்—feet

நேடிய—with desire

கீதம்—songs

பாடிய—sang

போதம்-wisdom

கூடிய—approached

ஆடிய பாதம்-The Lord; dancing foot

His holy feet are being searched by the Vedas. They are being worshipped with desire by singing songs. They could be attained only by immaculate wisdom. They are the feet of the Dancing Lord.

NOTE: In the fourth line the first ஆடியபாதம் denotes the Lord and the second ஆடியபாதம் denotes the dancing foot.

சஞ்சிதம் வீடும் நெஞ்சு இத பாதம் Sanjchitam veedum nenju idha paadham தஞ்சு இதம் ஆடும் சஞ்சித பாதம் thanju idham aadum sanjitha paatham கொஞ்சு இதம் மேவும் ரஞ்சித பாதம் konju idham mevum ranjitha paadham குஞ்சித பாதம் குஞ்சித பாதம் kunjitha paadham kunjitha paadham

\*சஞ்சித விணேயைத் தீர்ப்பது; நெஞ்சுக்கு இன்பம் ஆவது; பற்றுக்கோடு ஆனது; நன்மை தருவது; எப்பொழுதும் உள்ளது; இனிமையாக ஒலிப்பது; சுகத்தைத் தருவது; இன்பம் தருவது— பெருமானின் தூக்கிய திருவடி. \* சஞ்தெம்—accumulated Karma of former births that still remains to be experienced.

வீடும்—dispels

நெஞ்சு —heart, mind

தஞ்சு—பற்றுக்கோடு—refuge: கொஞ்சு –to sound sweetly

இதம்-agreeable, goodness, comfortable

சஞ்சித—eternal

ரஞ்சிதம் –that which pleases

குஞ்சிதபாதம்-the Lord; best and praised foot.

It dispels the "SANCHITHA"; it is agreeable to the heart; it serves as refuge; it gives everything good; it is eternal; it sounds sweet; it is comfortable and pleasing; it is the bent and upraised foot of the Lord.

#### நாமாவளி —NAAMAAVALI

சம்போ சங்கர கௌரீசா .....சிவ sambo sankara gaureesaa.....siva சாம்ப சங்கர ஜெகதீசா saambha sankara jegadheesaa

சம்போ – சுகத்தை தருபவனே!

-Oh Siva, bestower of happiness!

சம்போ— இன்பம் தருபவனே!

-Oh Siva, dispenser of happiness!

கௌரீசா—கௌரிஆகிய பார்வதிக்குக் கணவனே!

Siva the husband of Gowril

சிவ-Oh Siva!

சாம்ப—உமையொடு கூடியவனே !

Oh Lord with Uma!

சங்கர-இன்பம் செய்பவனே!

Oh Siva, dispenser of happiness!

ஜெகத் ஈசா—உலகத்துக்குத் தலேவனே!

Oh the Lord of the Universe!

ஓம் நமப் பார்வதீ பதயே om namap paarvathee pathayē ஹர ஹர மகா தேவா Hara hara mahaa dhēvaa ஓம்—பிரணவ மந்திரம்

-the mystic OM

**நம – வ**ணக்கம்

-We adore

பார்வதி பதயே—பார்வதிக்குக் கணவனே!

-Oh the husband of Parvathi!

ஹரஹர-Hara Hara!

-Siva, who dissolves!

மஹாதேவா—பெரிய கடவுளே!

-God Head!

வாதபுரீசா வாகீசா—சிவ Vaadhapureesaa vaakeesaa—Siva சம்பந்த முர்த்தி சுந்தரேசா Sambandha mūrththi Sundharēsaa

வாதபுரி – வாதவூர் — மாணிக்கவாசகர் பிறந்த ஊர்.

-Vaathavur, the birth place of Manikkavasagar.

வாதபுரீசா-Oh Saint Manikkavasaga born at Vathavur!

வா தகீசர் — வாக்குக்குத் தஃவெர் — திருநாவுக்கரசர்

-the Lord of the tongue-Thirunavukkarasar.

வாகோ-Oh Thirunavukkarasa!

சிவசம்பந்த மூர்த்தி**—**சிவத்தொடு சம்பந்தம் உடைய பெருமான்

-One having connection with Siva

-Thiru Gnana Sambandar.

சுந்தரேச—சுந்தரமூர்த்தி

-St. Sundarar.

(NOTE: These four are the Saiva Samaya Aacharyas)

ஓம் ஸ்ரீ கைலாச பதயே ōm Sri Kailaasa pathayē ஹர ஹர மகா தேவா Hara hara mahaa dhēvaa

ஓம் – பிரணவ மந்திரம்

-the Mystic OM

—a title of respect prefixed to the names of devotees, persons etc.

nகலாச பதயே—கைலாசத்துக்குத் தலேவனே —O Lord of Mt. Kailas!

பக்தி முக்தி சித்தி தந்திடும் Bhakthi mukthi siththi thandhidum பன்னிருகையா மங்களம் pannirukaiyaa manggallam

பக்தி—Bhakti—piety முக்தி— Mukthi—Salvation—Bliss சித்தி—supernatural powers தந்திடும்—will bestow பன்னிருகை—twelve hands பன்னிருகையா—Oh Lord Muruga having twelve hands! மங்களம் —(I sing a song of) benediction. ஜீவ காருண்ணியக் குருபரா Jeeva kaarunnnniya guruparaa ஹர் ஹர் ஹர் ஹர் பக்கி மார் ஹர் ஹர்

Sirrsabasaa Siva Chithambaram ஜீவகாருண்யம்—showing mercy towards all beings animate and inanimate குருபரன்—Supreme Guru குரு—Guru—spiritual preceptor சிற்சபேசா—Lord of the Hall of wisdom சித்—Wisdom சபா—Hall ஈச—Lord

கல்லாப் பிழையும் கருதாப் பிழையும் கசிந்து உருகி Kallaap pizhaiyum Karathaap pizhaiyum Kasindhurugi நில்லாப் பிழையும் நிணயாப் பிழையும் நின்அந்தெகருக்கை Nillaap pizhaiyum Ninaiyaap pizhaiyum Nın∧indhezhuththa*i*  சொல்லாப் பிழையும் துதியாப் பிழையும் தொழாப்பிழையும் Sollaap pizhaiyum thudhiyaap pizlaiyum thozhaapizhaiyum எல்லாப் பிழையும் பொறுத்தருள்வாய் கச்சிஏகம்பனே. Ellaap pizhaiyum porruththarullvaay kachchi eagambanē நூல்களேக் கற்காத பிழை—இறைவனே நினேத்து மனம் அறிவு உருகி நில்லாத பிழை—இறைவனது திருநாமம் ஆகிய திருவைந் தெழுத்தைச் சொல்லாத பிழை – இறைவனுகிய உன்னேத் துதிக் பிழை-இவ் தொழாத பிழை — உன்னேத் இருந்த காமல் செய்வா பிழைகளேயும் பொறுத்து எனக்குக் கருணே எல்லாப் யாக! கச்சி ஏகம்பப் பெருமானே!

The fault of not having learnt the scriptures—
The fault of not thinking of Him and the mind remaining unmelting—

The fault of not chanting the Mystic five Letters—not praising you—not worshipping you—

Excuse me for these faults, pardon me, and bestow Grace on me;

O Lord residing in Ekambam at Kanchipuram!

ஓம் நமப்பார்வதீ பதயே! Om namap paarvathee pathaye ஹர ஹர மஹா தேவா! Hara Hara mahaa dhēvaa தென்ஞடுடைய சிவனே போற்றி! Then naadudaiya Sivanē Potri எந்நாட்டவர்க்கும் இறைவா போற்றி! En naattavarkkum irraivaa potri





நெட்டால் தமிழ் வைதீக சபை NATAL TAMIL VEDIC SOCIETY